_]
|

inogenes

|lbase

a
C
o
mn
R
a
e
=3
)
(&)
Q

a
P
>
a
o

et leurs usages thérapeuthiques

Les substances halluc

. dossier : Les substances hallucinogénes
et leurs usages thérapeuthiques. Partie 1 ... P 1

4e frimestre 1999

. sélection thématique
de la base de données

. théses en recherche :
Couple et toxicomanie :
- dépendance réciproque

L

. épidémiologie :
Substances psychoactives et jeunes
détenus

e}

T
naap ap
1

aseqixo

. information, prévention,
réduction des risques

FFEGTLEL X
Gp LY €L 8L 1M

. |égislation

auepuadapoaewieyd

. actualités congres

asueiy ‘uok] L0060 10jaylieg e




L es substances hallucinogenes
et leursusagesthérapeutiques. Partie 1

Revuedelalittérature

C. SUEUR®™), A. BENEZECH"", D. DENIAU"™, B. LEBEAU""), C. ZISKIND"""™")

"Les hallucinogénes ne recélent pas un message naturel

dont la notion méme apparait comme contradictoire;

ce sont des déclencheurs et des amplificateurs d'un discours latent
gue chaque culture tient en réserve

et dont les drogues permettent ou facilitent I'éaboration..."
Levi-Strauss

Résumé

L'usage thérapeutique, initiatique ou religieux des substances hallucinogénes est une constante dans
I'histoire des civilisations. Ce sujet est actuellement I'objet de plusieurs études aux Etats-Unis, en
Europe et dans d'autres pays apreés une longue période de stagnation. Ce n'est qu'avec |'avénement de
la médecine scientifique et des mouvements de tempérance et de prohibition de I'alcool au XIXeme
siecle que le discours sur les substances psychoactives a radicalement changé dans un sens réducteur
et de contréle social excluant toute compréhension anthropologique et symbolique de leur usage. Cet
article est publié en deux parties. Cette premiére partie précise les définitions des termes
"hallucinogénes, psychédélique et enthéogéne" et propose une classification des substances
concernées. Le concept d'hallucination reste tres difficile a définir et mérite d'étre élargi aux "états
modifiés de conscience’ (selon le concept ASC des anglo-saxons); ce qui inclus auss toutes les
expériences liées au chamanisme, aux rites initiatiques et de passage al'age adulte dans |es sociétés
traditionnelles, ainsi que celles liées au réveil du coma et aux OBE (Out of Body Experience). L'étude
des pratiques chamaniques révéle un usage régulier des champignons hallucinogénes pour un acces
collectif ou individuel au monde sacré et ala guérison. Des exemples sont développés a partir de
I'utilisation du peyotl dans la culture des amérindiens Huichols, du cactus San Pedro qui contient
également de la mescaline et également apartir de I'usage thérapeutique de I'ayahuasca, expérimenté
dans plusieurs recherches actuelles. La conception occidentale de I'usage thérapeutique des
hallucinogéenes reste cependant associé a la contre-culture des années 60-70, méme s quelques
expériences (Centre Takiwasi au Pérou) tentent de mettre en place un cadre de traitement pour les
toxicomanes.

1. Introduction

Les substances psychoactives sont connues des étres humains depuis les temps les plus
reculés. Il s agit autant des substances sédatives ou euphorisantes, (les « camants »), que des
psychostimulants (les drogues de « performance »), que des substances psychédéliques,
dites « hallucinogenes ».

Ce sont clairement ces dernieres substances qui ont le plus fasciné les hommes, par leurs
capacités a modifier le cours de la pensée et les perceptions sensorielles, ¢ est-a-dire leur
capacité a produire des « états modifiés de conscience »™.

Equipe M édecins du Monde, 62 bis avenue Parmentier 75011 Paris

) psychiatre

") Chercheur

") Documentaliste

") Médecin

") psychiatre

! Cf en particulier VALLA J. P.: L’ expérience hallucinogéne, Paris, Ed. Masson, 1983.
et VALLA J. P.: Les états étranges de la conscience, Paris, PUF, 1992,



Le réle que ces substances ont joué dans la plupart des civilisations connues est fondamental ;
les recherches archéologiques ont clairement montré l'universalité de leur usage par les
hommes préhistoriques, qu'il sagisse d'une utilisation a des fins magico-religieuses
(chamanisme), initiatiques (rites initiatiques et rites de passage?), ou & des fins thérapeutiques.
Des recherches historiques rapportent leur utilisation en Mésopotamie, en Inde, en Perse, en
Egypte, en Afrique, en Chine, au Japon, en Europe, et en Amérique précolombienne, entre
autres.

Dans la plupart des cas, leur usage semble avoir été socialement bien intégré, au point méme
gue certains anthropologues, au rang desquels Claude Lévi-Strauss, considérent qu'ils ont
occupé un rdle social central, voire méme que leur utilisation a participé au fondement méme
de la « culture » de certaines civilisations®.

Cen'est qu'alafin du XIX®™ siécle de notre ére*, que certains récits commencent & évoquer
le fait que ces substances peuvent poser des problemes sociaux. « Ce n'est que lorsque le
christianisme devint la religion officielle dans I’ Empire Romain, que tout sembla désigner les
anciennes pratiques et connaissances paganiques a la condamnation, et a une persécution
violente. Ainsi, la plupart des connaissances médicales existantes furent rejetées, et avec
elles, I'usage de la plupart des riches et anciennes pharmacopées. »

«Les boissons alcoolisées, les vins et les hiéres, furent alors les seules substances
psychoactives tolérées. Toutes les autres substances, méme |’opium qui était jusque la trés
pris¢ pour ses nombreuses utilisations médicales, religieuses ou récréatives, furent
considérées comme d’essence démoniaque, et tout ceux qui était découverts les utilisant,
étaient considérés comme des sorciers, et soumis a la torture, aux mutilations, voire étaient
exécutés.

Des conséguences similaires menacérent également tous ceux qui appréciaient les propriétés
psychoactives de la plus courante des plantes, la marijuana ou cannabis ; mais ce n'est qu’au
cours du XX®™ siécle « rationaliste », qu'il fut considéré comme nécessaire de rendre hors-la-
loi les plantes elles-mémes, quel que soit I’ usage qui pouvait en étre fait. »°

« A lafin du Moyen Age, avec I’avénement de |I"hégémonie de I’ Eglise, et en lien avec les
grands voyages de découverte, quelques unes des connaissances botaniques préservées dans
les régions du monde non chrétiennes, furent ramenées en Europe », parallélement aux
tentatéves d'extermination des cultes locaux, comme celui de la « mama coca» chez les
Incas’.

2Van GENNEPA. : Lesrites de passage(1909), Paris, Picard Ed., 1994.

et GENDREAU J.: L’ adolescence et sesrites de passage, Paris, Desclée de Brouwer, 1998.

® LEVI-STRAUSS Cl. : Les champignons dans la culture, in «Anthropologie structurale 11 », Paris,
Plon, 1973, 263-279.

WASSON R.G. : Le champignon divin de I'immortalité, in «La chair des dieux. L' usage rituel des
psychéddiques », Furst P.T. Ed., Paris, Ed. Le Seuil , 1974, 182-203.

LaBARRE W. : Les plantes psychédéliques et les origines chamaniques de la religion, in « La chair
desdieux. L'usagerituel des psychédéliques », Furst P.T. Ed., Paris, Le Seuil, 1974, 249-266.

LEWIN L. : Phantastica, Paris, Payot, 1970.

ALLAIN P. : Hallucinogénes et société : cannabis et peyotl. Phénomeénes culturels et mondes de
I'imaginaire, Paris, Payot Ed., 1973.

ROSENZWEIG M. : Les drogues dans I'histoire, entre reméde et poison. Archéologie d'un savoir
oublié, Paris, Bruxelles, De Boeck Ed., 1998.

OBRINGER F. : L'aconit et I'orpiment. Drogues et poisons en Chine ancienne et médiévale, Paris,
France, Ed. Fayard, coll. « Penser la médecine », 1997.

ROSCH D. : Ivresse et expérience spirituelle dans les traditions dionysiaques, Psychotropes, 1992,
VI, 3, 47-53.

WOHLBERG J. : Haoma-Somain the world of ancient Greece, Journal of Psychoactive Drugs, 1990,
22, 3, 333-342.

et PAGES-BERTHIER J.: Ler6le du soma dans le rituel du sacrifice védique, Revue GRECO, 1994,
6, 59-61.

* Mac RAE E.. : Santo Daime and Santa Maria— The licit ritual use of ayahuasca and the illicit use of
cannabis in a Brazilian Amazonian religion, The International Journal of Drug Policy, Elsevier
Science B.V., 1998, 9, 325-338.

> Mac RAEE.., 1998, p. 325.

®HURTADO J. : LaLégende delaCoca, Paris, Editions du Lézard, 1997.



Durant la période qui suivit, les épices, le tabac, le café, le chocolat, le thé, I'opium, furent
alors intégrés dans la culture européenne, et plutdt que d’ étre considérées comme source de
problémes, ces substances furent alors hautement prisées, et d' un usage courant. Mais |’ usage
de certaines autres substances comme le cannabis en Europe, et de toute une gamme de
plantes inductrices de « visions », des hallucinogenes utilisées aux Amériques par les Indiens
pour des rites religieux, continua a étre réprime.

Du XVI1°™ alafin du XIX®™ siecle, les Indiens qui persistaient a communier autour de leurs
sacrements traditionnels, tels le peyotl, |I’amanite tue-mouche (amanita muscaria) et le
volubilis (« morning glorie »), étaient soumis au risque de torture et d exécution brutales’. »°

« Puis, durant le XIX®™ siécle, I'usage abusif d'acool commenca a étre vu comme un
probléme social, et fut associé au prolétariat, et aux groupes ethniques issus des populations
immigrées exploitées aux Amériques. Parallélement, la découverte de la morphine, de la
cocaine et de I'héroine conduisit & un usage généralisé de préparations médicales basées sur
ces principes actifs, dans un contexte totalement Iégal ; ce n'est qu'au 20° siécle que I’ usage
des substances psychoactives autres que I’alcool fut considéré comme une sérieuse menace
pour la santé de la population.

Mais, le mouvement de tempérance et de prohibition anti-alcoolique qui se développa alors,
et les campagnes prohibitionnistes anti-opium, furent d’abord menées par des leaders
religieux et politiques, brandissant des slogans moralistes et racistes®. L’investissement des
médecins dans le mouvement de contréle de I'usage des drogues fut initiadlement lié a la
nécessité dimposer leurs propres intéréts professionnels, dans un champ dominé par les
pharmaciens, I’industrie des médicaments, et les herboristes.

Paradoxalement, certains membres des professions médicales furent parmi les principales
victimes de la premiére législation américaine, |I'Harrison Act de 1914, et nombre d’ entre eux
furent arrétés pour avoir prescrit des opiacés a des patients dans le cadre de traitement de
maintenance de la dépendance opiacée. »*°

« Quoiqu'il en soit, avec le développement de la médecine scientifique institutionnelle au
cours du XX®™ siécle, les médecins commencerent a étre investis de I’ autorité supréme vis-a
vis du discours sur la santé, y compris sur |'usage des substances psychoactives. La
pharmacol ogie maderne suivit alors une approche totalement biologique de la compréhension
des effets produits par ces substances (...). »*

Dans le méme temps, les liens entre recherche psychiatrique, applications thérapeutiques et
substances psychédéliques s établissaient?,

« Les efforts juridiques qui suivirent pour controler la question des drogues, conduisirent a
une extension de la liste des substances prohibées, et bien que chacune de ces substances
possédent des caractéristiques chimiques bien particuliéres, ce qui constituait dailleurs a la
fois les raisons de leur usage, et les criteres politiques de leur prohibition, I'effet symbolique
global de cette |égidlation fut de rassembler toutes les drogues « dans le méme sac », celui des
drogues interdites, et de leur attribuer une nature démoniaque, qui n'est pas sans rapport avec
la conception que I'on avait au Moyen Age de la pharmacopée paganique.

DOMIC Z. : L'Etat Cocaine, Paris, PUF, 1992

" OTT J.: The age of entheogens, Californie, Naturd Products Ed., 1995.

® Mac RAE E.., 1998, p. 326.

° Le paradoxe est que deux mouvements de pensée, & priori Opposés, se sont «retrouvés » dans la
« guerre aladrogue » : d'un coté des mouvements libéraux, ou féministes, progressistes, dont |’ objet
était de lutter contre I’ aliénation alcoolique, pour latempérance, contre les violences conjugalesen lien
avec I'acool, et de |’ autre, le mouvement archaique, réactionnaire, raciste, qui ne supportait pas tout ce
qui était d origine étrangere, les « noirs », les « jaunes », les « chicanos »..., et qui alutté autant contre
ces immigrés, que contre les plantes psychotropes dont certains faisaient usage, marjuana, cocaine,
opiacés. Voir a ce propos, BACHMANN C., COPPEL A.: Le dragon domestique, Paris, Albin
Michel, 1989.

1 Mac RAE E., 1998, p. 326.

! Mac RAE E., 1998, p. 326.

2 ARVEILLER J., SUEUR C: latrogénie et production de savoir sur les toxicomanies, L'Evolution
Psychiatrique, 1989, 54, 2, 333-353.



Ceci affecta profondément la pensée scientifique, et, au début des années 70, il fut
généralement considéré gu'aucune de ces substances ne pouvait étre consommée de fagon
réguliere, ou a long terme, sans causer de sérieux risques. On considéra aussi que ces
substances étaient principalement utilisées par des sujets présentant des troubles sévéres de la
personnalité. La recherche sur les drogues fut donc influencée par cette vision moraliste des
choses, dans laquelle toutes les drogues étaient considérées comme « mauvaises »,
inéluctablement dangereuses, et physiologiquement ou psychologiguement source
d'addiction; I'abstention était donc la seule voie raisonnable. »*

Seuls quelques chercheurs isolés, appartenant souvent a la contre-culture des années 60/70,
opposés a la prohibition moraliste anti-psychédélique, continuérent, « hors la loi», a
s'intéresser a ces substances, a leurs effets neurophysiologiques, a leur synthése chimique, et
aleur utilisation pratique, dans une optique spiritualiste, artistique ou thérapeutique.

Aprés plus de 25 années de stagnation, la recherche a repris lentement. Au milieu des années
90, aux USA, les agences fédérales de contréle de la recherche ont approuvé plusieurs études
ayant pour objet d'examiner les bases physiologiques et les effets sur le systéme nerveux
central des hallucinogénes chez I'homme, ainsi que d'avancer dans la mise en oauvre de leur
utilisation thérapeutique® (cannabis, ayahuasca, peyotl, psilocybine, ibogaine, kétamine, N.N-
DMT, MDMA, LSD).

Dans dautres pays occidentaux, les recherches sur le sujet reprennent également
progressivement ces derniéres années (études suisses sur la MDMA, la psilocybine et la
kétamine, études allemandes sur la psilocybine, études russes sur la kétamine, études
hollandaises sur le LSD et I'ibogaine, études espagnoles sur la MDMA et |'ayahuasca, études
israéliennes sur laMDMA, le cannabis et I'ibogaine, études brésiliennes sur I'ayahuasca...)™.

La France reste un des seuls pays développés qui continue d'ignorer I'intérét scientifique de
|'étude de ces substances, et qui, par alleurs, possede I'une des lois les plus répressives en
matiére d'usage.

3 Mac RAE E., 1998, p. 326.

14 STRASSMAN R. J.: Human hallucinogenic drug research in the United States : a present-day case
history and review of the process, Journal of Psychoactive Drugs, 1991, 23,1, 29-38.

STRASSMAN R. J. : Hallucinogenic drugs in psychiatric research and treatment. Perspectives and
prospects, Journal of Nervous and Mental Disease, 1995, 183, 127-138.

STRASSMAN R. J.: Perspectiveson DMT research, Bulletin of the MAPS 1998, VI, 3, 4-11.
MASH D. C., KOVERA C. A., BUCK B. E., NORENBERG M. D., & call. : Medication development
of ibogaine as a pharmacotherapy for drug dependence, Annals of the New York Academy of Sciences,
1998, 844, 274-92.

GROB C. S. : Psychiatric research with hallucinogens : what have we learned ?, The Heffter Review of
Psychedelic Research, 1998, 1, 8-20.

GROB C., POLAND R. E., CHANG L. : Psychobiologic effects of 3,4-methylene-
dioxymethamphetamine in humans : methodological considerations and preliminary observations,
Behavioural Brain Research, 1996, 73, 103-107.

' Bulletin of the MAPS, 1999, IX, 2, 15-21.



2. Définitions

Les termes d'hallucinogénes, de psychédéliques ou d' enthéogénes sont pratiquement
interchangeables. Chacun des autres termes (psycholytique, psychodysleptique,
psychomimétique, délirogéne, entactogene...) se référe a un angle particulier d observation
des effets de ces substances.

Substance hallucinogéne : il sagit du terme le plus couramment utilisé dans la littérature
psychiatrique concernant ces substances. Pour Hoffer et Osmond™, le terme
d’ hallucinogene N’ est pas satisfaisant, car « il met |I’accent sur I’ élément perceptuel de la
réponse a ces drogues»; les hallucinogénes étant sensé induire exclusivement des
hallucinations, au sens d’illusions de perceptions, de perceptions imaginaires sans objet
réel. Les hallucinogénes sont donc précisément « des composés chimiques qui a des
doses non toxiques, entrainent des modifications des perceptions, du cours de la pensée
et de I"humeur, mais rarement de la confusion mentale, des troubles de la mémoire, ou
une désorientation a1’ égard des personnes, de |’ espace et du temps »*'.

Substance délirogéne, utilisé pour les substances induisant, au contraire des
hallucinogénes, plutot une confusion mentale importante, avec perte massive du rapport a
la réalité, désorientation spatio-temporelle et troubles mnésiques ((typique des glycolates
naturels (datura, belladone — atropine, scopolamine, hyosciamine...) et synthétiques
(trihexyphénidyl - ArtaneO)).

Substance psychédélique : terme proposé en 1956 par Humphrey Osmond et Aldous
Huxley, popularisé par Timothy Leary et I'équipe de Harvard'®, signifiant « esprit
manifesté ».

Substance psychodysleptique : terme proposé en 1959 par Jean Delay, un des « péres » de
la psychiatrie francaise moderne, défini de la fagon suivante : « Dans ce groupe rentrent
toutes les substances qui perturbent I'activité mentale et engendrent une déviation
délirante du jugement avec distorsion dans I’ appréciation des valeurs de la réalité. Ces
drogues sont génératrices d hallucinations ou d'illusions, d’ états oniriques ou oniroides,
d’états de confusion ou de dépersonnalisation (...) ces drogues sont susceptibles de
reproduire le fait le plus caractéristique de I’ aliénation, celui que les Anciens identifiaient
ala«falie » elleeméme, c'est-a-dire le délire (de de lira, sortir du sillon) »9.

Substance enthéogéne : ce terme a la méme racine gu’ enthousiasme ; il a été proposé par
R. Gordon Wasson et J. Ott, pour évoquer « la libération ou I'expression d’'un sentiment
divin al’intérieur de soi »%.

Substance psycholytique : substances provoquant une modification des fonctionnements
psychologiques habituels, entralnant par voie de conséquence des modifications
« spontanées » des patterns de comportement, et une réorganisation des émotions et du
cours de la pensée.

Substance psychotomimétique ou psychomimétique : substances pouvant entrainer un
état psychotique temporaire et artificiel.

13 HOFFER A., OSMOND H. : The hallucinogens, New Y ork, Academic Press, 1967.

Idem.
8 LEARY T., METZNER R., ALPERT R. : The psychedelic experience — A manuel based on the
Tibetan Book of the dead, New Hyde Park, New Y ork, University Press Books, 1964.
METZNER R. : Halucinogens in psychotherapy and shamanism, Journal of Psychoactive Drugs,
1998, 30, 4, 333-341.
Y DELAY. J.: Classification of psychotropic drugs, in « Psychopharmacology Frontiers», N.S. Kline
Ed., London, Churchill ; 1959, 426-428.
2 OTT J.: The age o entheogens & The Angels Dictionary, Kennewick, Washington, Natural
Product Co, 1995.



Substance entactogéne ou empathogéne : terme employé pour certaines substances, en
particulier les phényléthylamines de la famille de |'ecstasy (MDA, MDEA, MDMA,
MBDB), améliorant chez de nombreux sujets la capacité a entrer en relation avec les
autres (empathie), et a atteindre pour soi-méme a un état de sérénité. L’euphorie
provoquée est également caractéristique et se rapproche de celle induite par les
champignons hallucinogénes de la famille des psilocybes (contenant des tryptamines). Le
terme d’ entactogéne a été défini au début des années 80 par Shulgin et Nichols comme le

fait de « produire un contact avec son propre corps »*.

L NICHOLSD. E. : Differences between the mechanism of action of MDMA, MBDB and the classic
hallucinogenes. Identification of a new therapeutic class : entactogénes, Journal of Psychoactive
Drugs, 1986, 18, 4, 305-313.

SHULGIN Al.,, SHULGIN An.: PIKHAL : a chemical love story, Berkeley, Transform Press,
1991/1995.



3. Classification %

On distingue sept groupes de substances ayant des propriétés psychédéliques® :

1 - les tryptamines
2 - les phényléthylamines : - les drogues psychédéliques naturelles
et les « designer drugs » entactogénes
- les amphétamines

3 - les cannabinoides
4 - |les b-carbolines
5 - lesesthersdivers: - les glycolates naturels et synthétiques
- les arylhexylamines (esthers de pipéridine)
- les acides lysergiques (LSD ...)
- les dcaloides de I’amanita muscaria
- les kawalactones (kava-kava)
6 - les produits volatiles
7 - le gamma-hydroxy-butyrate (GHB ou gamma-OH)

Les hallucinogénes, comme la plupart des drogues, proviennent de la famille de substances
chimiques connues sous le nom d' alcaloides. Ce sont des bases azotées organiques provenant
du regne végétal qui représentent un étonnant ensemble du point de vue de la variété de leurs
structures. Dans la plupart des alcaloides on retrouve un atome d’ azote séparé d’'un systéme
aromatique® par deux atomes de carbone.

(S) aromatique - CH2 - CH - NH2

« Cette configuration a été reproduite dans des milliers de produits de synthese dont elle est le
seul point commun. »%

Du point de vue chimique, il existe classiquement quatre grandes familles d’ hallucinogenes,
gue I on différencient en fonction de leur systéme aromatique :

%2 Cf. Rapport de Recherche-action : Usages de drogues de synthése. Réduction des risques dans le
milieu festif techno, sous la direction de C. Sueur, M. Bagtianelli, A. Bénézech et R. Cammas,
M édecins du Monde, Mission Rave, Paris, 1999.

23 BASCHARD P., RICHARD D. : Les stupéfiants. 2° partie : les drogues hallucinogénes, Les
actualités pharmaceutiques, 1984, 213, 61-74,

BROSSAISP. : Les « designer drugs », Psychotropes, 1998, 4, 1, 83-101,

INABA D. S, COHEN W. E. : Excitants, camants, hallucinogénes, Padova, Italie, Piccin Nuova
Libraria, version frangaise, 1997,

POIRIER M.F. : Les hallucinogenes, Séminaire de Psychiatrie Biologique, Ed. Fournier Fréres -
Pharmuka, 1992, 21, 61-72,

SENON J. L. : Les psychostimulants : définition, classification et activité, Séminaire de Psychiatrie
Biologique, Editions Fournier Fréres - Pharmuka, 1985, Tome V111, 61-73,

SHULGIN Al. & A : Pihkal. A chemical love story, Berkeley, California, Transform Press, 1991.
SHULGIN A. T. : TIHKAL. The continuation, Berkeley, Californie, USA, Transform Press, 1993.
STAFFORD P. : Psychedelics Encyclopedia, USA, Berkeley, Ronin Publishing Inc, 1978 / 1992,
VALLA J.P.: L’ expérience hallucinogéne, Paris, Masson, 1983,

WEIL A., ROSEN W. : Du chocolat alamorphine, Paris, Ed. du L ézard, 1995.

24 En chimie organique, il s agit du nom donné au X1X° siécle & une série de substances odorantes qui
possedent dans leur structure chimique le squel ette moléculaire du benzene (cycle insaturé de 6 atomes
de carbone). Par extension, d’ autres types de noyaux cycliques sont considérés comme des systemes
aromatiques.

% VALLA J. P.: L’ expérience hallucinogéne, Paris, Masson, 1983, p. 51.



les substances comprenant un noyau benzénique : les phényléthylamines
(mescaline, amphétamines naturelles et synthétiques, « designer drugs »)

les substances comprenant un noyau indolique: il sagit |a des tryptamines (DMT,
psilocybine, ibogaine), des carbolines (harmane, harmaline), et des dérivés de I’acide
lysergique (LSD)
les ester s (anticholinergiques naturels et synthétiques)
lesterpénes : les cannabinoides.
On gjoute a ces quatre grandes classes les « cas particuliers » des substances suivantes :
Le nitrite d’ amyl (poppers) et le protoxyde d’ azote (« gaz hilarant »)
Les arylcyclohexylamines (PCP, kétamine)
Le muscimol, la muscazone et I acide iboténique de I’ amanite tue-mouche

La méthysticine du kava-kava

Le gamma hydroxybutyrate (GHB ou « liquid ecstasy »)



Tableau des substances psychédéliques

Classe

sous-classe

Origine

substance

Tryptamines

Naturelle

bufoténine : 5-OH-DMT (Y opo)
psilocine: 4-OH6DMT
(Psilocybe)
psilocybine (Psilocybe)
ibogaine (Tabernanthe Iboga)

Synthétique

N,N-diméthyltryptamine (DMT)
DET, DPT

Phényléhylamines

hallucinogéneset
« designer drugs »

Synthétique

MDMA, MDEA, MDA, MBDB,
DOB, DOM, 2CB,
MTA, 2C-T2, 2C-T7

Naturelle

mescaline (Peyotl, San Pedro)
myristicine (Noix de muscade)

amphétamines

Naturelle

cathinone (K hat)
ephédrine (Ephédra)

Synthétique

amphétamine,
méthamphétamine,

PCA, PMA

salbutamol (Ventolined)
amfépramone (Ténuate

Dospana )

fenfluramine (Pondérala )
dexfenfluramine (Isomérided )

Cannabinoi des

Naturelle

cannabinol
delta-tétrahydrocannabinol

Synthétique

nabilone (Cesameta )
dronabinol D9-THC (Marinola )

b-carbolines

Naturelle

harmane (Passiflore)
harmine (Ayahuasca, Y agé)
harmaline

Esthersdivers

glycolates

Naturelle

atropine, scopolamine et
hyosciamine
(Datura, Belladone, Jusquiame,
Mandragore)

Synthétique

Ditran
trinexyphénidyl (Artaned )
bipériden (Akineton Retarda )

amanite tue-mouche

Naturelle

muscimol
acide iboténique
muscazone

kawa actone

Naturelle

méthysticine, kawaine,
yangonine
(Kavarkava)

arylhexylamine

Synthétique

phencyclidine (PCP)
kétamine (Kédara )

acideslysergiques

Synthétique

diethylamide de |’ acide
lysergique (LSD)

Naturelle

isoergine, ergine
(ololiuqui, volubilis, bois de
rose)

Produitsvolatiles

Synthétique

ether, chloroforme,
essence, trichloréthyléne
oxyde nitrique (gaz hilarant)
nitrite d’ amy! (poppers)

Autres

Synthétique

Gamma hydroxy butyrate




10

4. Leseffetsdesdrogues « hallucinogénes »

La sémiologie commune aux ivresses hallucinatoires a été décrite par Pierre Deniker dans
« Psychopharmacol ogie et modulations chimiques du comportement » en 1966.

1 - modifications végétatives (dominante sympathomimétique)
2 - troubles de la vigilance et des synthéses mentales
3 - modifications de I" humeur, excitation
4 - modifications esthésiques :
- illusions, troubles paresthésiques
- troubles somatognosiques : dépersonnalisation
5 - phénoménes de libération onirique :
- pseudo-hallucinations
- intuitions pathol ogiques
- libérations émotionnelles
6 - synesthésies et ecmnésies :
- enchainements sensoriels (« le bruit des couleurs »)
- reviviscence active de souvenirs
7 - labilité, contradictions, simultanéité des phénomeénes

La personnalité des sujets joue un réle important dans I’ expression de tel ou tel élément de
cette sémiologie. La phénoménologie de ces expériences illustre bien les rapports entre
hallucinations et réve®.

Le concept d’hallucination est trés difficile & définir?’. Alors que chez le sujet schizophréne,
il semble clair que le processus de clivage psychique produise une « néo-réalité»
hallucinatoire (particuliérement accoustico-verbale) et imaginaire, produite par |I'inconscient,
I usage des drogues psychédélique doit étre approché phénoménol ogiquement de fagon plus
complexe. || est beaucoup moins évident de parler « d’ hallucinations vraies » dans ce dernier
contexte. En fait, le terme d'hallucination est assez impropre dans ce contexte plus clairement
onirique.

Des modifications neurobiologiques spécifiques (par I'intermédiaire de la liaison des
molécules psychédéliques aux récepteurs 5 HT2A en particulier®) entrainent d' évidence des
modifications perceptuelles physiologiques ; ces modifications sont plus des «colorations »
différentes de la vision, ou des «sonorisations » troublées, que des créations d’images ou de
sons. D'autre part, la modification de la conscience entrainant des changements tant
perceptuels gu’émotionnels, la psyché va construire des significations modifiées de ces
perceptions réelles. Enfin, des productions de I'inconscient, des « réves éveillés» vont
surgir, en lien avec I'abaissement des mécanismes de défense psychiques, des «filtres »
psychiques qui organisent le refoulement habituel. Et c'est la que I'on peut parler de
«visions » hallucinatoires.

% POIRIER M. F. : Les halucinogénes, Séminaire de Psychiatrie Biologique, Ed. Fournier Fréres -
Pharmuka, 1992, 21, p. 62.

2T EY H. : Traité des hallucinations, Paris, Masson, 2 vol., 1973.

LANTERI-LAURA G.: Les hdlucinations, Paris, Masson, 1997.

RICHARD D., SENON J. L. : Dictionnaire des drogues, des toxicomanies et des dépendances, Paris,
Larousse, 1999, chapitre "hallucination”, pp. 214-218.

% Cf. le chapitre sur le fonctionnement neurobiologique des hallucinogénes dans le Rapport de
Recherche-action : Usages de drogues de synthese. Réduction des risques dans le milieu festif techno,
sous la direction de C. Sueur, M. Bastianelli, A. Bénézech et R. Cammas, Médecins du Monde,
Mission Rave, Paris, 1999.

VOLLENWEIDER F. X. : Recent advances and concepts in the search for biological correlates of
hallucinogen-induced altered states of consciousness, The Heffter Review of Psychedelic Research,
1998, 1, 21-32

et TASSIN J P.:Hypothéses neurobiologiques des halucinations, Séminaire de Psychiatrie
Biologique, Editions Fournier Fréres— Pharmuka, 1992, 21, 73-89.



11

Il existe une proximité phénoménologique frappante entre les «états modifiés de
conscience » (le concept « d'Altered States of Consciousness », ASC, des anglo-saxons)?,
induits par les drogues psychotropes, et les « états étranges de la conscience» (EEC),
d'origine « spontanée », ou qui se produisent sous |'effet d'une pratique spécifique, ou encore,
les pratiques chamaniques traditionnelles, qui peuvent associer la prise de substances
psychoactives a des rituels et des pratiques inductrices d'EEC.

Ces états étranges de la conscience sont "des expériences de courte durée, qui comportent
une modification de la conscience de soi et une transformation des rapports avec le
monde"®. Ce type d'état regroupe des expériences humaines trés variables et multiformes.
Dans leur définition, on peut retenir la notion de perte de conscience des limites extérieures
de soi, associée a une maniére inconnue d'appréhender un environnement inconnu, qui
correspond aux concepts psychopathol ogiques de dépersonnalisation et de déréalisation, sans
gu'il soit possible d'en référer, a chaque fois, a la pathologie.

« Charles Tart, dans les années 60, partant des travaux sur le réve et I'hypnose, définissait les
états altérés de conscience comme le vécu d'un changement qualitatif dans le fonctionnement
mental : il ne Sagit pas de plus ou de moins, mais d'une différence nettement éprouvée »**,

Il existe donc de nombreuses autres expériences entrainant des états modifiés de conscience
sans drogue (hypnose, méditation, transes, isolation sensorielle®...).

Sans les exposer ici en détail, « nous estimons que toutes les recherches sur la déprivation
sensorielle (cf. L. J. West®®, Ph. Solomon®, J. de Ajuriaguerra®, J. P. Zubek®) nous
conduiraient a des conclusions voisines : |'abolition plus ou moins intégrale des afférences
sensitives et sensorielles, dés gu'elle dure un peu, entraine une altération de la vigilance et
des éléments de confusion ol rapidement Sinstalle un état intermédiaire entre la veille et le
sommeil, comme aurait dit J. Baillarger, « c'est-a-dire quelque chose qui ressemble beaucoup
al'onirisme. »*

% GROF S. : Human nature and the nature of reality : conceptual challenges from consciousness
research, Journal of Psychoactive Drugs, 1998, 30, 4, 343-357.

METZNER R. : The ecstatic adventure, Macmillan Ed., USA, 1968.

METZNER R.: States of consciousness and transpersonal psychology as altered states of
consciousness, in "Existential-and Phenomenological Perspectives in  Psychology”, R. Valee & S.
Halling Ed., Plenum Press, New Y ork, USA, 1989.

METZNER R.: Therapeutic applications of altered states of consciousness (ASC), in "Worlds of
consciousness', vol. 5, Abstracts and selected papers, First International Congress of the European
College for the Study of Consciousness (ECSC), Gottingen (Germany), september 24-27 1992, VWB,
Berlin, 1995, 185-193.

METZNER R.: Addiction and transcendence as dtered states of consciousness, in "Worlds of
consciousness', vol. 5, Abstracts and selected papers, First International Congress of the European
College for the Study of Consciousness (ECSC), Gottingen (Germany), september 24-27 1992, VWB,
Berlin, 1995, 215-231.

METZNER R.: Hallucinogenic drugs and plants in psychotherapy and shamanisme, Journal of
Psychoactive Drugs, 1998, 30, 4, 333-341.

SIMOES M. : Acute paranoid schizophrenic syndrome and Altered States of Consciousness (ASC) : a
contribution to the ASC hypothesis, in "Worlds of consciousness’, vol. 5, Abstracts and selected
papers, First International Congress of the European College for the Study of Consciousness (ECSC),
Gottingen (Germany), september 24-27 1992, VWB, Berlin 1995, 245-258.

30VALLA J. P.: Lesétats étranges de la conscience, Paris, PUF, 1992.

3L PELLICIERY. : Avant propos a"Les états étranges de la conscience” de J.P. Valla, 1992, p.6.

%2 EMAIRE C., ZISKIND C. : L'isolation sensorielle en bulle, Nervure, 1988, 5, 10-17.

LEMAIRE C., ZISKIND C. : Un autre regard, Psychiatrie Francaise, 1989, 5, 33-40.

ZISKIND C. : Aspects particuliers de la perception corporelle dans la société occidentale, Nervure,
1991, 1V, 5, 66-69

33 WEST L. J. ed. : Hallucinations, New Y ork, Gruned Stratton, 1962.

% SOLOMON P. : Sensory deprivation, Cambridge, Harvard University Press, 1961.

% AJURIAGUERRA J. de éd. : Symposium sur la désafférentation, Paris, Masson, 1964.

% ZUBEK J. P. : Sensory deprivation (fifteen years of), New Y ork, Appleton Century Krafs, 1969.

3" LANTERI-LAURA G. : Les hallucinations, Paris, Masson, 1997, p.154.



Les OBE (Out of Body Experiences), que I'on peut définir comme «un état altéré de
conscience dans lequel le sujet sent que son esprit ou sa conscience de soi est séparé de son
corps physique, et au cours duquel |'expérience lui parait réelle et différente du réve »*®, et
gue I'on peut rapprocher du voyage astral des traditions orientales, font partie de ce vaste
regroupement phénoménologique.

Ce type d'expérience n'est pas en corrélation obligatoire avec une pratique religieuse; ces
expériences peuvent aussi étre liées a l'immersion sensorielle artistique (musigue, méditation
contemplative...), ou & un phénoméne de stress (effroi, annonce dun déces, mort
imminente...).

« Dans tous les cas, il sagit d'un débordement émotionnel. L'activité ou la compagnie
I'inhibe; la solitude ou l'immersion dans la foule le favorise. La priéere, I'acte sexuel, la
méditation sont évoqués mais beaucoup plus rarement, comme pouvant induire ce type
d'éat. Or, dans la majorité des cas, ce qui est éprouvé alors est un sentiment océanique®, un
vécu d'harmonie. Les stimulations de I'extérieur sont réduites ou abolies aboutissant a
I'extase et au dédoublement (out-of-body). Le sujet peut expérimenter la présence vague et
imprécise d'une force extérieure. Dans un tiers des cas, les perceptions sont modifiées. Le
phénoméne ne dure que quelques minutes dans la plupart des cas mais ceux qui l'ont
rencontré I'ont jugé émouvant, voire bouleversant et nombre d'entre eux en ont eu leur vie
transformée »“,

Les interprétations de ces états sont variées; J.P. Valla en fait I'analyse exhaustive dans son
livre « Les états étranges de la conscience »*. Ce n'est pas le lieu ici d'en approfondir les
différents aspects.

Des phénoménes semblables ont été décrits de tous temps par les théologiens et les
mystiques, les médecins, les ethnologues, les créateurs et les artistes, les philosophes.
L'inventaire complet en est impossible. On peut se référer au grand ouvrage de Mircea Eliade
sur les techniques de I'extase, ainsi qu'au texte de George Lapassade sur « Les états modifiés
de la conscience »* (cf. chapitre suivant).

Toujours est-il que la description de ces états ressemble souvent a la description
sémiologique des ivresses psychédéliques, particuliérement celles induites par les drogues
gui semblent avoir un tropisme particulier pour les récepteurs cérébral a NMDA (N-methyl-
D-aspartate), particuliérement les tryptamines (DMT de l'ayahuasca, ibogaine...) et la
kétamine, qui agissent comme antagonistes de ces récepteurs.

Des états de sommeil partiel induits par les benzodiazépines, ou des états d'épuisement liés a
la surconsommation de cocaine ou d'amphétamines peuvent également induire ce type d'état.
Certains états oniroides (hallucinations hypnagogiques), sen rapprochent également.

% GABBARD G. O., GLEEN, TWEEMLOW : With the eyes of the mind, New York, Praeger Ed.,
1985.

% FREUD S. : Maaise danslacivilisation, chapitre 1 (1934), Paris, PUF, 1971.

“OPELLICIERY. : Avant propos a"Les états étranges de la conscience” de J.P. Valla, 1992, p.6.
“LVALLA J. P.: Lesétats étranges de la conscience, Paris, PUF, 1992.

“2 LAPASSADE G. : Les états modifiés de la conscience, Paris, PUF, coll. "Nodules", 1987.



13

5. L’usage desdroguesdansles sociétéstraditionnelles

«L'intérét » de ces substances dans les phénoménes de « passage », qu'il Sagisse de
I"adolescence, ou d expérimentations esthétiques, symbolistes et artistiques, ou encore dans
une perspective magico-religieuse, est donc évident.

« Lerite de passage de I'enfant a |'adulte est, dans les sociétés traditionnelles, le dispositif
social par lequel est reconnu fondamentalement un nouvel état, celui d'homme surtout, et
avec un moindre marquage rituel, celui de femme. Bien que ces bases soient absentes des
comportements actuels plus ou moins ingtitutionnalisés a |'adolescence, nombreux sont les
comportements individuels ainsi qualifiés » .

Logiguement, les rites initiatiques font chronologiquement suite a ces rites de passage; ils
sont sensés amener I'homme du statut de profane a celui d'initié. Au dela de la rencontre avec
le corps, la différence des sexes, la mort symbolique, les réles et devoirs sociaux, le rite
initiatique a pour objet de permettre a I'nomme de surmonter la frayeur vis-&vis de la mort,
de l'installer dans le cycle des morts-renaissances, et de lui permettre d'avoir acces au sacré.

Alors que le rite de passage est un passage obligé, le rite initiatique demande un choix, une
volonté active. « Avec les rites de passage de classe d'ége, c'est toute la communauté qui est
ainsi structurée. Chacun y est passé ou y passera. Tandis que l'initié, faisant déja partie de la
communauté, entre dans une société particuliére, un sous-groupe. Les rapports entre ces
sociétés initiatiques et I'ensemble de la communauté sont de type verticaux, hiérarchiques le
plus souvent. Dans les sociétés traditionnelles, de ces cercles, émanent les détenteurs de
fonctions particuliéres et vitales pour I'ensemble : fonctions de relation privilégiée au sacré,
fonctions de type soignant, fonctions guerriéres... »*

Ces rituels concernent toujours un changement d'état, un passage mort-renaissance, et le
psychotrope hallucinogéne sert de catalyseur dans ce contexte, parce qu'il induit chez le sujet
un état modifié de conscience.

Dans les sociétés traditionnelles, les drogues sont considérées comme sacrées : des entités
divines ou équivalentes. En les absorbant, on acquiert leurs pouvoirs et la connaissance, «on
devient Dieu ». L'usage en est toujours ritualisé. Certains rituels, certaines tribus utilisent des
drogues hallucinogénes, d'autres non. Le fait le plus important étant I'aménagement de la
cosmologie par le rituel.

Des techniques de jeline, de privation sensorielle ou de sommeil, disolement, de danse
créent un état de transe similaire.

Le rite acquiert ainsi dans nombre de sociétés une place encore plus importante que la prise
de substances psychoactives. « Le rite apparait alors en réalité comme une assurance contre
I'impondérable, I'imprévu, I'aléatoire et I'indétermination » (il permet alors également un
« encadrement » des effets du psychotrope, et limite ains les risques de « dérapage »
psychique). « Il permet par conséquent de maitriser l'incertitude et garantit, du moins
illusoirement, la stabilité du monde et celle de I'univers des hommes. Par son caractére
répétitif, le rite est paradoxalement hors de la temporalité, il est donc un moyen de maitriser
le futur, par définition inconnu. »%

Les rites créent du lien social, autant qu’ils participent a structurer la pensée, et a «lier »
I'’angoisse existentielle. Les rites structurent aussi bien la société, que le sujet lui-méme
intégré dans cette société, « encadré » dans ces représentations.

« Chaque produit s'inscrit au sein de rituels codifiés et tout un chacun se montre tolérant
envers les usages des autre castes, supposant que |I'usage d' autrui est toléré par ses prétres.
Cela ne veut pas dire que, chez les peuples sans histoire, la drogue n’a jamais fait probléme.

3 GENDREAU J.: L’ adolescence et sesrites de passage, Paris, Desclée de Brouwer, 1998, p. 104.

* GENDREAU. J,, p. 109.

5 ROSENZWEIG M. : Les drogues dans I'histoire, entre reméde et poison. Archéologie d'un savoir
oublié, Paris, Bruxelles, De Boeck Ed., 1998, p. 24.



14

Il S'y est produit des dérives, qui ont fait basculer telle ou telle société vers ce qu’ on baptise
aujourd' hui la « toxicomanie », le plus souvent lorsqu’une culture est menacée par une
autre. »%*

La question sociologique actuelle fondamentale réside peut-étre dans la capacité, (ou
I"absence de capacité) que peuvent avoir les jeunes consommateurs de drogues dans nos
sociétés modernes, a créer des rituels d’incorporation de ces drogues.

Pour Thomas Szasz*’, les « marginaux déviants » utilisateurs de drogues ont parfois réussi a
créer des rituels d usages de stupéfiants, qui sont une source précieuse d’ auto-contréle pour
eux-mémes, et d’ hétéro-contrdle des risques d’abus et de passion chez les usagers en crise,
sujets & la perte d’ auto-controle. .

Pour la génération d'usagers de cannabis et de LSD des années 60/70/80, et pour la
génération actuelle de consommateurs de drogues de synthése (médicaments psychotropes,
ecstasy...), «|I’exemple d' une acclimatation d’un produit exotique (le kava-kava en Nouvelle
Calédonie francaise) dans des rituels folkloriques intégrateurs et socialisants qui nous vient
de cette partie de notre territoire parait précieuse a éudier. Mais le passage d'un usage
socialisé a un usage abusif est déja depuis longtemps repérable : dans les effets désastreux
des entrepreneurs de morale pronant I'abstinence comme opium du peuple et la
marginalisation-pénalisation des usagers, et dans les effets des crises économiques et
culturelles. Se décentrer du psychologisme et du biologisme) pour se poser des questions de
lien social et de politique de drogue parait pour «I’individu incertain »*° plus opérant que
céder & la grande peur de perte de controle nourrie par les familles»® et les politiques,
principaux garants mais aussi bénéficiaires de « I’ ordre établi ».

“6 COPPEL A., BACHMANN C.: Ledragon domestique, Paris, Albin Michel, 1989, p.43.

*7 SZASZ T.: Les rituels de la drogue, Paris, Editions Payot, 1976 ; La persécution rituelle des
drogués, (réed.), Paris, Editions du L ézard, 1994.

SZASZ T. : Notre droit aux drogues, Paris, Editions du Lézard, 1994 .

*8 SHEWAN D., DALGARNO P., REITH G. : Perceived risk and risk reduction among ecstasy
users : therole of « drug, set, and setting », International Journal of Drug Policy, 2000, 10, 431-453.
Et : Rapport de Recherche-action : Usages de drogues de synthése. Réduction des risques dans le
milieu festif techno, sous la direction de C. Sueur, M. Bastianelli, A. Bénézech et R. Cammas,
Médecins du Monde, Mission Rave, Paris, 1999.

9 EHRENBERG A. : L’individu incertain, Paris, Calmann-Levy, 1995.

% Van AERTRYCK G. : Boire un petit kava : un nouveau rituel francais, Revue VST, 1996, 36-37.



15

6. LeChamanisme

Le philosophe Mircea Eliade™, spéciaiste des religions comparées et de la pensée mythique,
aqualifié le chamanisme de "science de |'extase”.

« Chaman est un mot qui appartient au langage de la tribu des Tungus en Sibérie, lieu ou les
anthropol ogues situent une des origines du chamanisme. Cette pratique est un rite sacré qui a
pour fonction de conduire a I'extase, celle-ci étant définie comme une transe susceptible de
supprimer les frontieres entre veille et sommeil, entre cidl et terre, entre vie et mort, maladie
et santé. »*

Le recours a des agents hallucinogenes n'est que I'un des accés possibles aux états de transe,
conducteurs de la sensation d'entrer en contact avec le surnaturel »*%; c'est aussi la méthode
la plus rapide.

L'un des aspects typiques de I'expérience chamanique est le passage d'un état de conscience a
un autre. C'est I'état de « transe » qui permet ce passage, et il est vécu par le chaman comme
un véritable « voyage ».

En Sibérie, « dans toute cette aire immense qui comprend le centre et le nord de I'Asie, lavie
magico-religieuse de la société est centrée sur le chaman. Ce n'est pas a dire, évidemment,
qu'il soit le seul et unique manipulateur du sacré, ni que I'activité religieuse soit totalement
confisquée par le chaman. Dans beaucoup de tribus, le prétre sacrificateur coexiste avec le
chaman, sans compter que tout chef de famille est aussi le chef du culte domestique.
Néanmoins, le chaman reste la figure dominante car, dans toute cette zone ou |'expérience
extatique est tenue pour I'expérience religieuse par excellence, le chaman, et lui seul, est le
grand maitre de I'extase. »* Le chaman, qui, par rapport & d'autres magiciens, est le seul a
posséder «la maitrise du feu » et a pratiquer «le vol magique », est égaement le plus
souvent, dans la plupart des civilisations possédant des chamans, un «medicine-man », un
guérisseur.

Clest égaement celui qui connalt les mystéres des champignons hallucinogénes (et
particulierement, la facon d'absorber I'amanita muscaria, qui, a forte dose, est un poison
violent). Lors des cérémonies magico-religieuses, le chaman, qui connait les plantes, et est
entrainé & subir les effets hallucinogénes de I'amanite tue-mouche, mange le champignon,
alors que les différents officiants, qui n'‘ont pas I'expérience du chaman, absorbent I'urine du
chaman, qui contient les alcaloides dilués.>

Depuis une cinquantaine d'années, plusieurs générations de chercheurs (ethnographes,
anthropologues, botanistes, psychologues, philosophes et théologiens), ont étudié sur
I’ensemble du globe un certain nombre de pratiques chamaniques traditionnelles, parfois trés
anciennes, utilisant des drogues hallucinogenes.

Ces travaux se sont inscrits dans la suite des pionniers que furent Gordon Wasson et Roger
Heim®, (qui ont redécouvert le culte précolombien des champignons magiques), ainsi que

L ELIADE M. : Le chamanisme et les techniques archaiques de I'extase (1951), Paris, Payot, 1968.
ELIADE M. : Images et symboles. Essai sur le symbolisme magico-religieux, Paris, Gallimard, 1952.
et ELIADE M. : Le sacré et le profane, Paris, Gallimard, 1965.

2 E| JADE M., 1968, p.22.

>3 ROSENZWEIG M., 1998, p. 25.

> ELIADE M., 1968, p.22.

* MEYERS C., PARING R. : Hallucinoses culturelles : le berserk scandinave et I'amok malais,
Actualités Psychiatriques, 1985, 4, 46-51.

* HEIM R., WASSON R. G.: Les plantes hallucinogénes : botanique et ethnologie, Paris, France,
Editions du Museum d'Histoire Naturelle, 1958.

WASSON R. G. : Le champignon divin de I'immortalité, in « La chair des dieux. L’usage rituel des
psychédéliques », Furst P.T. Ed., Paris, Ed. Le Seuil , 1974, 182-203.

WASSON G.: Traditiona use in North America of Amanita muscaria for divinatory purposes,
Journal of Psychedelic Drugs, 1979, 25-28.



16

dans la continuité des écrits o’ Harner>” sur le role des plantes hallucinogénes dans le
chamanisme européen pratiqué par les sorciéres, puis des recherches de Weston La Barre®,
Richard Evans Schultes™, Claudio Naranjo®, Peter Furst®, G. Reichel-Dolmatoff®...

L' hallucinogéne va, dans le contexte chamanique, servir d'outil pharmaco-psychique
permettant |'accés a un certain type d'information difficilement accessible autrement, mais
toujours utilisé en complément d'une autre technique corporelle inductrice de modifications
de I'état de conscience (ascése, méditation, épuisement, jeline, danse, transe...). Pour La
Barre, par exemple, «a chague fois qu'un indien consomme du tabac ou du peyotl, ...il
s incorpore le pouvoir de I’ esprit ».

« |l faut d'abord voir pour connaitre, la vision est la premiére par rapport au savoir. Si
I'ingestion des drogues n’est pas toléré par le novice, celui-ci ne pourra pas prétendre a la
position de chaman, car, privé de I’ expérience visionnaire, le savoir lui restera inaccessible,
tout comme les aliés des pouvoirs essentiels a sa pratiques, les esprits auxiliaires et les
fléchettes magiques ». ©

« Chague hallucinogéne induit un type particulier de vision, modifiable par I'adjonction de
nouvelles plantes, établissant ainsi une corrélation entre la composition des breuvages et la
production d’ hallucination ».%

Il est intéressant de constater que I'on peut retrouver ce dernier constat, fait par un
ethnologue dans le cadre d'une éude sur le chamanisme amérindien, dans la lecture de
PIKHAL®, ou de TIKHAL®, du chimiste américain Alexander Shulgin («I’'inventeur » de
plus de 400 phényléthylamines et tryptamines synthétiques), qui décrit également, pour
chacune des variétés psychédéliques qu'il a synthétisées et expérimentées (2-CB, DOM, DO,
DOB, 2C-T2, 2C-T7, diverses tryptamines...), des effets hallucinogénes, ou plutbt
« visionnaires », assez spécifiques de chacune de ces substances.

Puis, les plantes hallucinogénes perdent de I'importance a mesure que le chaman maitrise ses
visions ; elles sont alors remplacées par |le tabac.

« Toutes les sociétés de tradition orale, en particulier les sociétés a chamanisme, opposent
deux mondes : ce monde-ci, du quotidien, du profane, de I'ordinaire..., et le « monde-autre »,
peuplé de dieux, d'ancétres, de spectres, de créatures fantastiques et d'étres de ce monde-ci
doués provisoirement de propriétés spéciales, tel le chaman. Le monde-autre est qualifié par
chague société d'un mot que I'on peut rendre par « sacré ». Entre ces deux mondes, on

WASSON R. G. : the wondrous mushroom, New Y ork, MacGravw-Hill Ed., 1980.

*” HARNER M. : Hallucinogénes et chamanisme (New Y ork, Oxford University Press), Genéve, Ed.
Georg, 1973.

% La BARRE W. : Les plantes psychédéliques et les origines chamaniques de la religion, in «La
chair desdieux. L' usagerituel des psychéddiques », Furst P.T. Ed., Paris, Le Seuil , 1974, 249-266

et LaBARRE W. : The peyote cult, Hamden, Connecticut, Shoestring Press, 1964.

*¥ SCHULTESR. E., HOFMANN A. : Les plantes des dieux. Les plantes hallucinogénes, botanique et
ethnologie, France, Ed. Berger-Levrault, 1981, 192 p, (The botany and chemistry of halucinogens,
Springfield, lllinois, USA, Ed. C. Thomas, 1973.)

SCHULTESR. E. : Recognition of variability in wild plants by indians of the northwest amazon : an
enigma, Journal of Ethnobiology, 1986, 6, 2, 229-238, (www.ndirect.co.uk).

SCHULTES R. E.: Antiquity of the use of the New World hallucinogens, The Heffter Review of
Psychedelic Research, 1998, 1, 1-7.

% NARANJO C. : The Healing Journey, USA, Random House, Ballantine Books, 1967.

NARANJO C. : Aspects psychologiques de I'expérience yagé dans un cadre expérimentd, In
« Hallucinogenes et chamanisme », dir. A. Harner, Genéve, Suisse, Ed. Georg, 1973, 197-216.

®L FURST P. T. : Lachair des dieux . L’ usagerituel des psychéddliques, Paris, Ed. du Seuil, 1974.

%2 REICHEL-DOLMATOFF G. : The shaman and the jaguar - A study of narcotic drugs among the
indian of Colombia, Philadelphia, USA, Temple University Press, 1975.

REICHEL-DOLMATOFF G. : Le contexte culturel du Yagé, in « La chair desdieux », P.T. Furst Ed.,
Paris, Seuil, 1974, 56-92.

8 CHAUMEIL J. P.: Les plantes qui font voir, L'Ethnographie, 1982, CXXIV, 87/88.

* CHAUMEIL J. P,, 1982.

%5 SHULGIN Al. & A : Pihkal. A chemical love story, Berkeley, California, Transform Press, 1991.

% SHULGIN A.T. : TIHKAL. The continuation, Berkeley, Cdifornie, USA, Transform Press, 1993.




17

suppose possible une communication et I'on considére que bon nombre d'infortunes - parfois
de bonnes fortunes - en sont les conséguences.

Les étres du monde-autre menacent ou agressent les ames, les corps, les biens ou le milieu.
Mais le monde-autre offre aussi aux humains la possibilité de communiquer avec lui et de
répondre a ses attaques. Cette communication se fait le plus souvent par le réve, considéré
comme une voix émise et gouvernée par le monde-autre qui révéle ains la vérité a venir,
proférant pronostics et oracles. »®" Le chaman est I'intermédiaire entre ces deux mondes.

Le chaman percoit ce que les autres ne percoivent pas, et il agit en fonction d'un enjeu
collectif, au service de la communauté. Il est de ce fait le médiateur entre deux mondes, le
monde réel percu par tous, et «|’autre-monde », et ce, dans une perspective de guérison,
aussi bien collective qu'individuelle. La quéte de la vision et |e chamanisme correspondent a
la recherche d'un sens des choses par le rituel.

« Latache des chamans est de faire face a tous les dangers qui menacent la communauté en
tant que telle, directement ou a travers ses membres, de faire face aussi bien a |’ épidémie ou
a la guerre qui la déciment qu'au défaut de fécondité qui entrave sa perpétuation, a toute
calamité qui affecte sa subsistance, a toute entorse a I’ éthique qui met en péril son bon ordre
interne ou I’ équilibre de ses rapports tant avec les autres communautés qu’ avec le monde
surnaturel, »%

La conception de la santé dans nombre de ces sociétés traditionnelles, est une conception
holistique, globalisante. Corps, esprit, ame et surnaturel ne font qu’un. La guérison est autant
sociale qu'individuelle, préventive que curative. Dans les rituels de guérison, le chaman et le
« patient » prennent tous deux « le traitement », la, ou les plantes psychoactives. Les drogues
deviennent de ce fait les «véhicules» d'une expérience spirituelle, communautaire et
ritualisée®, dans le but d’ améliorer un bien-étre individuel et social”.

Il existe une géographie de I'imaginaire dans le voyage hors-corps du chaman («le vol
magique ») : les lieux sont identifiés, et les chamans rencontrent des ancétres, des dieux, des
animaux de pouvoir; un endroit particulier (un pilier ou un trou matérialisé par exemple), qui
permettent, chacun a leur maniére, la communication avec les mondes supérieurs et
inférieurs™.

« Si discutable que puisse étre le terme d' ame, il reste I'idée qu’elle ou I'une d'entre elle
(celle du chaman) puisse sortir du corps sans entrainer la mort, et survivre a celle-ci ; cette
idée est inhérente au chamanisme. »"

® PERRIN M.: Logique «sauage» des psychotropes: le cas des sociétés chamaniques,
Psychotropes, 1991, VI, 4, 115-123.

% CHAUMEIL J. P,, 1982.

% PERRIN M. : Les praticiens du réve — Un exemple de chamanisme, Paris, PUF, 1994,

PERRIN M. : Positions symboliques et usage des drogues dans les sociétés de tradition orale, Le
Trimestre Psychanalytique, 1989, 4, 115-123.

PERRIN M. : Logique « sauvage » des psychotropes : le cas des sociétés chamani ques, Psychotropes,
1991, VI, 4, 115-123.

"9 SHEPARD G. H : Psychoactive plants and ethnopsychiatric medicines of the matsigenka, Journal
of Psychoactive Drugs, 1998, 4, 321-332.

THORPE S.A. : Shamans, medicine men and traditional healers : a comparative study of shamanism
in Siberian Asia, Southern Africa, and North America University of South Africa Pretoria, Afrique
du Sud, 1993, 146 p.

WALSH R. : The spirit of shamanism, Los Angeles, USA , J.P. Tarcher Ed., 1990.

WEISS G. : Lesfonctions de chaman et de prétre ala lumiére de la cérémonie ayahuasca des Campa,
in « Hallucinogenes et chamanisme », Harner Ed., Genéve, Suisse, Ed. Georg, 1973, 59-66.

M ROSSI I. : La voie de la connaissance : substances psychotropes et traditions chamaniques
amérindiennes, Psychotropes, 1991, 6, 3, 93-98.

CHAUMEIL J. P. : Vair, savair, pouvoir. Le chamanisme chez les Yaguas du Nord-est péruvien,
EHESS, 1983.

CHAUMEIL J. P. : Les plantes qui font voir, L'Ethnographie, 1982, CXXIV, 87/88.

" CHAUMEIL J. P., 1982.



18

L'ethnologue Michel Perrin a conceptualisé les différentes fonctions tenues par les drogues
hallucinogénes par les termes de «signe, véhicule et catalyseur »”. Ces concepts peuvent
étre déclinés de fagon trés polyvalente, en fonction des drogues, des populations d'usagers, et
des types d'usages considérés.

« La drogue est considérée ici non seulement comme un éément capable de disloquer la
perception normale du monde, mais aussi comme un « véhicule » qui améne le chaman dans
un «ailleurs» ou résident les étres surnaturels. (...) Par ailleurs, dans les sociétés
traditionnelles, I'usage de la drogue est tres codifié, comme I'est |'accés au surnaturel ; seules
certaines personnes (chaman, sorcier, prétre...) y sont autorisées, ou bien des groupes
restreints, dans des occasions spécifiques (initiations, rituels daliance, cérémonies
thérapeutiques...). La drogue sert alors de signe. Elle désigne le groupe qui y a accés, ainsi
que les pouvoirs et les qualités qui lui sont attribués. » "

Aujourd'hui aussi, on attribue également aux drogues une fonction de signe ; «le discours
médical (évoquant les dangers de la drogue avec des termes d'épidémiologie : contamination,
prédisposition, terrain a haut risque, etc.) peut alors servir a justifier une collusion entre le
juridique et le politique. Sous couvert de santé publique on peut établir un contréle social. Le
drogué - réel ou supposé - devient un véritable symbole, signifiant implicitement les valeurs
négatives du groupe visé. »"

Par ailleurs, les drogues peuvent étre les catalyseurs du voyage de I'éat modifié de
conscience, et de ses conséquences. Elles peuvent aors devenir les catalyseurs d'une révolte
collective; «ainsi, dans un éat de perception extraordinaire, sont mieux portés a la
conscience et clamés par des populations entiéres, des faits dénoncant un état de domination
ou d'oppression. La drogue joue donc ici le réle d'un «catalyseur » qui, au lieu de mener a
une expression hien structurée du voyage psychédélique, garante du maintien de I'ordre
socia, le menace en stimulant la contestation, I'expression ouverte du désespoir ou la
révolution. »"®

" PERRIN M.: Anthropos. La drogue : véhicule, signe ou catalyseur, Autrement « L’esprit des
drogues », 1989, 106, 42-49.

" PERRIN M., 1989, p.44.

> PERRIN M., 1989, p.46.

® PERRIN M., 1989, p.47.



19

7. Conception occidentale du chamanisme

Le chamanisme a existé en Occident durant la préhistoire, I'antiquité et jusqu'au Moyen Age
(le roi de France était considéré comme un chaman jusqu'au XVI° siécle), mais il a été
largement persécuté par 1'église par la suite”.

L’ usage occidental des drogues hallucinogénes coincide avec la pratique de la contre-culture.
Historiguement, aux USA, le renouveau des Indiens dAmérique correspond a la période
psychédélique et trans-personnelle, et il n'est pas éonnant que les enjeux culturels aient
contribué a une meilleure connaissance du chamanisme. Ceci dit, a cette période, beaucoup
de chercheurs se sont intéressés aux états altérés de conscience provoqués par : la privation
sensorielle ou le bombardement sensoriel, le sommeil et le réve, certaines maladies
somatiques, les intoxications exogenes, les états psychotiques, avec des tentatives de
classification comme par exemple Stanislas Grof qui établit un lien entre la psychologie et la
conscience « au dela du rédl ».

Mais actuellement, c'est pour beaucoup la culture du New Age qui Sintéresse a ce
phénomeéne. L'enjeu est la transcendance individuelle, quéte d'un pouvoir personnel a travers
les expériences religieuses, mystiques de toutes les grandes traditions mondiales. Harner
parle & ce propos de « démocratisation religieuse ».

Un probléme qui reste intéressant et qui est pour |I"heure peu étudié, est celui du voyage hors
corps et de la dépersonnalisation, deux événements qui peuvent se produire dans le cadre
d états modifiés de conscience, et que ces phénomeénes subjectifs se produisent de fagon
« laique » sous I’ effet d’hallucinogenes, ou dans le cadre de processus chamaniques dans un
contexte magico-religieux. En effet, en I'absence d'une « géographie de I'imaginaire »8, qui
est le propre des représentations chamaniques, et qui «organise » le voyage «hors-corps »
du chaman, que se passe-t-il lors de la prise d'hallucinogénes, pour des sujets qui voyagent
« sans aucune carte », ni point de repere ? Un exemple de référentiel du voyage hors corps
dans notre société peut étre représenté par les OBE (Out of Body Experiences) et les NDE
(Near Death Experiences), particuliérement au réveil de coma.

Jacques Mabit”™ , dans son Centre Takiwasi, dans la région de Taropoto, au Pérou, tente,
depuis plus de 10 ans, dunifier et de synthétiser ces deux types d'«expériences »,
traditionnelle et «moderniste ». Initié au chamanisme et a la médecine traditionnelle des
guérisseurs de cette région de I'Altiplano péruvien, il utilise de nhombreuses plantes, dont
celles composant la boisson hallucinogéne « ayahuasca», pour aider des toxicomanes
locaux, nord-américains ou européens, a se défaire de leur addiction aux opiacés, a la
cocaine ou al'alcool.

Sa pratique thérapeutique est avant tout une démarche spirituelle ritualisée, méme 9,
médecin, son savoir occidental participe au métissage de sa pratique.

Pour lui, aors que «dans les cultures ancestrales, il existe une maitrise de techniques
favorisant I'exploration d'autres niveaux de réalité, en incluant trés souvent |'utilisation de
substances psychotropes », « dans I'addiction aux drogues sexprime une tentative (presque
toujours) inconsciente de franchir les barrieres du monde individuel, personnel ». «En
d'autres termes, consciemment ou non, l'individu qui se drogue se propose une initiation
sauvage que nous pouvons opposer a l'initiation chamanique ». « Le probléme, qui surgit
guand il se produit un franchissement brutal des barriéres de la rationalité, des conventions
sociales, des limites perceptives habituelles, des schémas mentauix, réside dans I'intégration
de cette expérience nouvelle. Comment intégrer ces éléments qui, tout & coup, avec leur
énorme charge énergétique, émotionnelle, excédent la capacité de tout un chacun ? Comment

" LE COURT M. : Plantes enivrantes, sorciéres et loups-garous : regards sur |es fondements culturels
d'un interdit, Psychotropes, 1988, 4, 2, 15-27.

'8 Cf en particulier le cas des Huicholes, dans « Les praticiens du réve » de M. Perrin.

" MABIT J. : Chamanisme amazonien et toxicomanie - Initiation et contre-initiation, Agora, 1993,
27/28, 139-146.

MABIT J. : Lesavoir médical traditionnel et latoxicomanie, Centre Tarapoto, Pérou, 1994.



20

métaboliser, ou assimiler ces données explosives pour se construire sur leur base ? Le
mangue total de protection, de préparation, de précaution, de guide, n'offre aucune possibilité
concrete d'intégration. (...) Cette intégration doit, en outre, se réaliser pour le toxicomane a
tous les niveaux alafois : physique, psychique et spirituel. Les émotions saccumulent dans
un esprit débordé et doté d'une capacité toujours plus réduite a raisonner, se recentrer,
sorganiser. (...) En d'autres termes, le sujet Sachemine vers la désintégration individuelle,
suite de la désintégration de son noyau familial et social. »®

« Le Centre Takiwasi se propose donc de traiter |les toxicomanes en associant |a psychologie
contemporaine et les connaissances chamaniques amazoniennes, réunissant thérapeutes
modernes et thérapeutes indigénes au cours de rituels curatifs comme ceux de
l'ayahuasca. »* (...) « Afin d'arraisonner le sujet perdu de «|'autre c6té » de la frontiére, le
thérapeute doit aussi apprendre a franchir lui-méme les limites de ce monde-ci et a sorienter
dans ce « monde-autre », selon la formulation suggérée par Perrin. Le chamanisme propose
un cheminement contrélé qui permet de sintroduire dans ces espaces inconnus et d'en
revenir sain et sauf. Et il est une des rares techniques qui embrasse le niveau spirituel. »

« De nombreuses thérapies se limitent a restaurer un certain degré de santé corporelle al'aide
d'une désintoxication psychique. D'autres vont plus loin en tentant de prendre en compte les
aspects psychiques, les blocages émotionnels et mentaux. Elles sont rares les thérapies
modernes qui prennent en considération la dimension spirituelle, presgue toujours ramenée
et réduite au niveau mental. L'ignorance de la dimension spirituelle, mystique est due
fondamentalement & I'évacuation du sacré de nos sociétés occidentales. »%

Cette conception, pour le moins éloignée des conceptions médicales modernes, est bien
évidemment difficile a appréhender dans le milieu des médecins et thérapeutes laics. Elle
mérite, a partir du moment ou elle ne met pas en cause les principes de liberté et qu'elle ne
constitue pas un phénomeéne sectaire (une substitution d'addiction), d'étre évaluée et mieux
connue.

Par contre, il est clair que son «inspiration chamanique » I'éoigne des autres propositions
thérapeutiques modernes comprenant I'usage de psychotropes hallucinogénes, telles qu'elles
sont préconisées par la plupart des égquipes américaines (cf plus loin). Dans ces derniéres, le
rite en tant qu'outil nécessaire a la transformation est absent, et le thérapeute ne prend pas
[ui-méme la substance hallucinogéne, pendant qu'il accompagne son patient.

8 MABIT J. : Lesavoir médical traditionnel et latoxicomanie, Centre Tarapoto, Pérou, 1994.
S-MABIT J., 1994.
%2 MABIT J., 1994.



21

8. Usages thérapeutiques traditionnels : les exemples du peyotl, du san
pedro et del’ayahuasca

Le peyotl 2 et le san pedro :
Le principe actif essentiel du cactus peyotl ou Lophophora diffusa et Lophophora williamsii,

est lamescaline® (b-3,4,5-triméthoxyphenéthylamine (C11H1703N)).

Le peyotl contient, outre la mescaline, d'autres phényléthylamines précurseurs de la
mescaline. Environ 25 tétrahydro-isoquinolines y ont également été retrouvées. Quatre
d'entre elles ont une activité centrale (la pellotine, I’anhaonidine, la lophophorine,
I"anhalonine).

« L’ origine du peyotl se confond avec le début des civilisations précolombiennes. |l semble
évident que les propriétés hallucinogénes de ce petit cactus des régions semi-désertiques du
nord du Mexique aient, par leur nature méme, été attribuées aux manifestations divines. La
tribu mexicaine des Huichols semble avoir été la seule a conserver intégralement les rites de
la religion primitive du peyotl. (...) Consommé méché ou en décoction, il représente le
prototype du psychotrope a fonction de cohésion sociale en raison de son utilisation a des
fins initiatiques, permettant |e passage & une identité adulte et I'accés au sens de la fonction
sociale, pour lesjeunes individus du groupe. »

« Envoyé comme missionnaire au Mexique, le moine franciscain Bernardino de Sahagun
rédigea en 1560 une «Historia general de las cosas de Nuova Espana » dans laguelle il
mentionne | usage du peyotl chez les Indiens Chichiméques.

Quand les Espagnols entreprirent la conquéte de la Sierra de Alica, ils s apercurent que la
consommation du peyotl par les Indiens accroissait leur endurance a la faim et a la fatigue.
Ces coutumes ne manquérent pas d’ étre interprétées par les missionnaires espagnols comme
des manifestations diaboligues. La Sainte Inquisition s'employa donc a faire cesser le culte
démoniaque de la « Raiz Diabolica », la racine diabolique, sans'y parvenir réellement®. (...)
En 1894, Lumholtz retrouva intactes ces maoaurs ancestrales en explorant le Mexique : les
Indiens utilisaient tout bonnement le peyotl pour entrer en communication avec Jésus. »%

83 STAFFORD P. : Psycheddlics Encyclopedia, Berkeley, Californie, USA, Ronin Publishing Inc.,
1992, p. 103-155.

ALLAIN P. : Hallucinogenes et société : cannabis et peyotl, Paris, Payot, 1973.

VALLA J. P.: L’ expérience halucinogéne, Paris, Masson, 1983, p. 64.

METZNER R. : The ecstatic adventure, USA, Macmillan Ed., 1968.

CAZENEUVE J.: Le peyotisme au Nouveaux Mexique, in « Essai sur I expérience hallucinogéne »,
Bailly J.C. & Guimard J.P., Paris, Belfond, 1979, 212-223.

BRAU J. L. : Notes sur |’'usage religieux du peyotl et sa répression, in « Essai sur |I'expérience
hallucinogene », Bailly J.C. & Guimard J.P., Paris, Belfond, 1979, 227-229.

ROUHIER A. : L’ivresse peyotique (Etude autour de I’ expérience de Havelock Ellis), in « Essai sur
I’ expérience hallucinogene », Bailly J.C. & Guimard J.P., Paris, Belfond, 1979, 63-73.

PERRIN M. : Les praticiens du réve— Un exemple de chamanisme, Paris, PUF, 1994.

8 SHULGIN A. : Mescaline, the chemistry and pharmacology of its analogs, Lloydia, 1973, 36, 46-
58.

85 Il est tentant d'assimiler I'interdiction du LSD aujourd hui, par le pouvoir garant de «I’ordre
établi », al’action del’ Inquisition a cette époque.

% DUGARIN J, NOMINE P.: Toxicomanie: historique et classification, Confrontations
Psychiatriques, 1987, 28, p.38.



L e culte huichole:

Il sagit d'une culture traditionnelle typique de l'usage du peyotl a notre épogque
contemporaine. Les Huicholes constituent un peuple qui vit au Mexique dans la Sierra
Madre Occidentale. Ce peuple amérindien posséde une culture traditionnelle chamanique,

animiste, dans lequel "les manifestations organiques et inorganiques sont interprétées comme
les sédimentations et les signes d'un tissu de relations dont les contenus sont
systématiquement transcendés par le sacré."®’

« Les Huicholes voient les phénomeénes naturels - I'homme y compris - comme l'incessante
transformation des principes innés. »%

La culture catholique n'a quasiment pas pénétré dans cette société, malgré la persécution trés
active du culte par les Jésuites; les rituels se perpétuent ainsi a I'épogue moderne d'une
maniére trés proche de ses origines.

Tous les ans, la quéte du peyotl constitue un événement marquant de la communauté. Tout le
monde peut y participer, y compris les enfants. L'ensemble des cérémonies dure 4 mois, en
comprenant la récolte du cactus et les fétes. Le peyotl est chassé avec un arc avant d'étre
cueilli, car il est identifié au cerf et au mais.

Dans la cosmogonie huichole, Tatewari est le Grand-Pere, I'aieul-feu; le Mara'akame, le
premier chaman qui a conduit la 1¥° quéte du peyotl et par extension tous les grands
chamans, Tayaupa est le Pére-Soleil; Wirikuta est la terre sacrée du Peyotl ou a lieu le
pélerinage.

Le panthéon compte plus d'une cinquantaine de dieux. Lors de la quéte primordiale, les
dieux se sont rassemblés et ils découvrirent qu'ils étaient tous malades, que la sierra était

malade et que personne ne savait comment trouver sa vie. Tatewari leur dit quiils étaient
malades parce qu'ils n‘avaient pas été a Wirikuta. |ls entreprirent un long voyage a pied sans
boire et sans manger, dans une dimension sacrificielle, jusgu'aux montagnes sacrées ou ils
trouvérent leur vie dans le cerf peyatl.

Depuis, un pélerinage se déroule tous les ans aprés la saison des pluies. Le pélerinage est
précédé et accompagné de purifications et d'offrandes, il dure 1 mois. Le pélerinage est
parsemé de lieux événementiels mythiques, liés au sacrifice des ancétres du voyage originel,

gui sont honorés a chague nouveau voyage, et enseignés aux enfants, qui créent ainsi une
carte géographigue mythique. Durant le voyage, les peyoteros quittent progressivement leur
identité pour devenir la représentation d'un personnage du voyage primordial évoqué par les
mythes. La métamorphose atteint son apogée au moment de I'absorption de la drogue qui
facilite le phénoméne. « Le corps est restitué a son identité culturelle tout en demeurant une
expérience individuelle, »%

« Ils croient mystiquement a l'identité essentielle des formes et des forces diverses de la
nature, a l'existence d'une véritable transmutation vitale... Pour le Huichole, la plume qui
vole devient une fléche, et la fleche est la plume d'un dieu, et auss la priére qu'on lui
adresse. »*

Ce voyage n'est pas obligatoire pour tous les membres de la tribu, mais chacun y participe
pour des raisons personnelles : guérison ou démarche initiatique. Mais le chaman et le futur
chaman doivent montrer pendant ce voyage leurs talents de psychopompe pour franchir les
obstacles surnaturels et voir le Cerf peyotl. Dans le voyage surnaturel et les visions liés a
I'absorption du peyotl, seul les chamans vont voyager jusgu'au confins de l'univers pour
rencontrer les esprits suprémes.

« L’usage du peyotl se répandit au siécle dernier dans les tribus indiennes des Etats-Unis™.
Les Apaches Mescaleros du nouveau Mexique le rapportérent aux Comanches, aux Apaches
et aux Kiowas vers 1840. La tradition émigra dans les plaines chez les Cheyennes et les
Omahas, pour remonter vers le nord jusqu’ au Canada.

8 ROSSI I. : La voie de la connaissance : substances psychotropes et traditions chamaniques
amérindiennes, Psychotropes, 1991, 6, 3, 93-98.

8 FURST P.T. : Lachair desdieux . L’ usage rituel des psychédéliques, Paris, Ed. du Seuil, 1974.

% ROSSI 1., 1991.

% ROUHIERA. : Le peyotl, laplante qui fait les yeux émerveillés, Paris, Ed. Trédaniel.

L BOYER L.B, BOYER R.M, BESEHART H.W : Chamanisme et usage du peyotl chez les Apaches
de la réserve dindiens mescalero, In « Hallucinogénes et chamanisme », dir. A. Harner, Genéve,
Suisse, Georg Ed., 1973, 71-85.



Sous la pression du clergé, une lutte politique s engagea contre I'influence croissante du
cactus dans les tribus indiennes et certains Etats comme I’ Oklahoma en 1890 et I’Utah en
1917 prirent des mesures pour en limiter I'importation. Le produit était commercialisé sous
forme de « mescal buttons » constitués de tranches de peyotl séchées. Cette présentation est
toujours disponible aux USA.

De nos jours, la Native American Church of North America (NAC) compte des dizaines de
milliers de fidéles qui vénérent alafois le Christ et le peyotl. »%

La Native American Church :

L'usage du peyotl sest éendu a plus de 40 tribus sous des formes rituelles différentes,
amalgamant les cultes traditionnels et la religion catholique. Le culte a été longtemps
violemment combattu, et a fini par étre reconnu par les autorités américaines. Il touche un
bon pourcentage de la population actuelle des "native" américains (prés de 40% ?).

Le commencement date du début du XX° siecle, apres la disparition de la danse des esprits
qui permettait la communication avec les esprits des morts. Cette danse joua un réle
historique important et fit la cause du massacre de Wounded Knee. La NAC en découle
directement et, pour la premiére fois, il Sagit dun mouvement intertribal, pan-indien de
renouveau spirituel. C'est « un élan qui conduisit les Indiens a se dissocier de I'église
chrétienne pour faire revivre des cérémonies inspirées des croyances traditionnelles; c'était
aussi un désir dindianiser la doctrine chrétienne. Ses rites reposent sur I'usage sacramentel
de peyotl pour obtenir une vision mystique. »* Il sagit d'une reviviscence de la quéte de la
vision ou le peyotl joue le méme rdle sacrificiel que I'hostie pendant la cérémonie. Le peyotl
vient de la méme région géographique, mais il est acheté.

Quéte dela vision et chamanisme amérindien :

Méme sil n'y a pas absorption de drogue hallucinogéne, la quéte de la vision des Indiens des
plaines reste une référence en tant que rituel de communication avec le monde surnaturel.
Chez les Sioux, la quéte de la vision peut étre pratiquée par chaque individu qui le souhaite.
Elle constitue un des premiers rites d'initiation de |'adolescence. Un sujet peut y recourir
plusieurs fois dans sa vie. La fonction la plus importante de cette démarche est de permettre
de gagner une aide spirituelle, en I'occurrence, celle des esprits-gardiens animaux.

Le but de la quéte de la vision est de découvrir sa destinée, en entrant en contact avec les
esprits; mais elle établit également un systéme hiérarchique en rapport avec ce a quoi elle
introduit. C'est ainsi que le chaman commence son expérience initiatique par une quéte de la
vision, qui au cours du temps va se transformer en autre chose : le vol chamanique.

Cette initiation se déroule selon un rituel trés précis, comprenant un jeline et un isolement de
plusieurs jours dans un lieu désert et consacré. La vision est implorée par des priéres et par
une position d'humilité. Méme si les visions surviennent pendant le sommeil, leur puissance
d'évocation est trés supérieure au réve.

Le chamanisme ne se situe pas au méme niveau que la quéte de la vision. D'abord parce que
le réle socia du chaman est d'aménager le bien-étre de la communauté. Son voyage est
nécessaire pour soigner I'ame malade d'un patient, ou pour aler la rechercher. Le chaman
maintient |'intégrité psychique de la communauté. Il voyage dans les mondes supérieurs,
inférieur et intermédiaire, tandis que la quéte de la vision correspond a un voyage
uniquement dans le monde intermédiaire. Son rapport aux esprits-gardiens est plus étroit, car
I'esprit gardien est I'alter-ego du chaman, c'est sous cette forme-la qu'il voyage.** Enfin son
expérience spécifique le rend vainqueur sur la mort : « son corps subit une modification
profonde qui se traduit par une mise a mort, une sguelettisation et une dislocation des

°2 DUGARIN J, NOMINE P.: Toxicomanie: historique et classification, Confrontations
Psychiatriques, 1987, 28, p.38.

9 ROSTKOWSKI J. : Lerenouveau indien aux USA.

% ELIADE M. : Le chamanisme et |es techniques archaiques de I'extase (1951), Paris, Payot, 1968.



24

organes suivie de leur réunification. Cette expérience est spécifique au chaman et le fait
apparaltre aux yeux des autres comme immortel. »%

« A la fin du siécle dernier, le pharmacologue alemand Louis Lewin décrivit les effets
hallucinogénes des alcaloides du peyotl qu'il avait ramené du Mexique en 1888. Isolé en
1896, son étude toxicologique compléte fut réalisée en 1919 et sa synthése réussie un peu
plus tard. La célébrité de la mescaline en Occident, est due aux écrits d’ Antonin Artaud® et
d'Henry Michaud® sur leurs propres expériences. Dans son livre «Les portes de la
perception »(1954), Aldous Huxley s en est fait |’ apologiste. »*

Le cactus San Pedro, quant & lui, ou Trichocerus pachanoi % est un cactus en forme de
colonne, qui mesure 3 a 6 meétres et demi de haut. On le baptise de ce nom « comme le saint
qui selon latradition populaire, aurait utilisé la plante pour «voir » lequel des douze apbtres
avait trahi Jésus ». « De couleur vert sombre, présentant de 6 a 8 nervures et n'ayant
pratiquement pas d' épines, le San Pedro pousse au Pérou, en Equateur et en Bolivie. Il se
développe parfaitement entre 2000 et 3000 métres d'altitude, mais croit également bien dans
les régions cdtiéres. La mescaline qu’il contient (dans une proportion de 2% dans la plante
séchée et de 0,12% dans la plante fraiche), en fait un puissant hallucinogéne, ce qui lui valut
depuis plusieurs milliers d'années déja d'étre utilise de fagcon magico-religieuse et
rituelle. »'®

On le retrouve figuré sur nombre d’ objets anciens depuis plus de 3000 ans (culture Chavin,
Nasca ...). De nos jours, sur la cote péruvienne et dans les Andes septentrionales, il est
toujours utilisé, par des guérisseurs, lors de cérémonies magico-religieuses et thérapeutiques.

« L’action de cette plante sacrée couvre une série de besoins tels que la conservation de la
stabilité du groupe ainsi que la sécurité et la santé des individus, besoins ne pouvant étre
satisfaits par les mécanismes de la société occidentale. Il est donc important pour ces cultures
que la tradition du San Pedro se perpétue, car elle conditionne leur survie. »'*

Des études sur I'utilisation thérapeutique du peyotl reprennent actuellement aux USA, ou John
MacClusky® et John Halpern, de I'Arizona State University, débutent une étude sur le traitement des
alcooliques dans le cadre de la Native American Church (dont les adhérents sont les seuls, sur le
territoire américain, & avoir I'autorisation de consommer du peyot!)'®. Le NIDA finance cette
action, comprenant une recherche sur les effets a long terme de la consommation de peyotl,
en coordination avec le MAPS, et |le Heffter Research Institute.

% CHAUMEIL J.P. : Voir, savoir, pouvoir. Le chamanisme chez les Yaguas du Nord-est péruvien,
EHESS, 1983.

% « Voyage au pays des Taharumaras ».

97 « L'infini turbulent », et « Connaissance par les gouffres ».

% DUGARIN J., NOMINE P., 1987, p.38.

TESTA-TURRI S. : Les Etats-Unis ne veulent pas du cactus sacré, Interdépendances, 1992, 10, 25-
26.

% PAULIA M., BIANCI A. : Le San Pedro, Dépendances, 1989, I, 1, 29-35.

BLAIS J,, BOURGET S.: San Pedro, cactus magique, Psychotropes, 1986, 111, 1, 27-32.
MERCATALI L.: Pérou: religion et magie du cactus San Pedro, Interdépendances, 1992, 10, 26-27.
SHARON D. : Le cactus San Pedro dans |a médecine populaire péruvienne, in « La chair des dieux »,
dir P. FURST, Paris, Seuil, 1974, 93-121.

LUISBLANC F., CACERES J., SACO-MENDEZ S. : Cure magique par les guérisseurs andins : le
recours a des plantes psychoactives, Psychotropes, 1988, IV, 3, 53-58.

190 MERCATALI L., 1992, p.26.

108 idem.

192 MacCLUSKY J.: Native American Church peyotism and the treatment of acoholism, Bulletin of
the MAPS, 1997, VI, 4, 34.

193 Bulletin of the MAPS, 1998/1999, VIII, 4, p.13.



L 'ayahuasca :

L"harmaline et I" harmine ont été isolées il y a plus d’ un siécle (en 1841), dans les graines de
Peganum harmala (Syrian Rue), une plante traditionnellement utilisée au Moyen-Orient
(Syrie) pour ses propriétés médicinales'®.

Au début du XX° siécle (1919), une substance nommeée télépathine, yajéine ou banistérine,
fut extraite d’' une liane sud-américaine, Banisteria caapi (ou Banisteriopsis Caapi), servant a
préparer une boisson utilisée localement pour ses propriétés hallucinogénes'®. Cette
substance s avéra identique a celle provenant de Peganum harmala.

La synthése de I’harmaline fut réalisée par Manske et coll. en 1972. L’ harmine a également
été retrouvée dans une autre plante utilisée par les Indiens, le Banisteriopsis Inebrians.

« Dans tout I’ouest du bassin amazonien et jusque sur la cote pacifique, de la Colombie au
Pérou, ces plantes sont utilisées dans la préparation d’ une boisson appel ée suivant les régions
yagé, yajé, natem, natema, ayahuasca ou caapi »'%.

On peut noter gue des feuilles de Banisteriopsis rusbyana ou de Psychotria viridis contenant
des tryptamines (de la N,N-dimethyltryptamine ou N,N-DMT) sont fréquemment ajoutées

dans ces potions, pour augmenter son pouvoir hallucinogéne'”’.

Callaway'® a déerminé, dans I’ayahuasca utilisée par la secte brésilienne « Union du
végétal », les concentrations d’ alcaloides suivantes : DMT : 0,24 mg/ml, tétrahydroharmine :
1,07 mg/ml, harmaline : 0,20 mg/ml, et harmine : 1,70 mg/ml.

Dans les banlieues urbaines, comme dans la forét, |'ayahuasca est également utilisé
ordinairement par des guérisseurs, aux décours de cérémonies trés populaires'®, dont les
différents cultes du Santo Daime™™. A I'ayahuasca, sont gjoutées de la datura, et des plantes
contenant de laDMT.

« Cliniquement, I'intoxication par I’harmaline entraine d'abord une sensation de malaise
physique et un état nauséeux parfois trés désagréable pour le sujet, mais |I'image du corps

104 \/ALLA J. P., L’ expérience hallucinogéne, 1983, p. 73.

105 VALLA J. P.: Un exemple transculturel de consommation d'une drogue: |’ayahuasca en
Amazonie péruvienne, Confrontations Psychiatriques, 1987, 28, 147-165.

STAFFORD P.: Ayahuasca, Yage and Harmaline, in P. Stafford, "Psychedelics Encyclopedia”, chap.
7, Berkeley, Cdifornie, USA, Ronin Publishing, 1992.

KENSINGER K. M. : Del'usage du banisteriopsis chez les Cashinahua du Pérou, In « Hallucinogenes
et chamanisme », Geneve, Suisse, Ed. Georg, 1973, 27-32.

METZNER R. (Ed.) : Ayahuasca Human consciousness and the spirit of nature, New York,
Thunder’sMouth Press, 1999.

16\ ALLA J. P., 1983, p. 73.

197 BOIS-MARIAGE F. : L'ayahuasca, article de synthése & paraitre dans |a revue Psychotropes.
RIVIER L. & LINDGREN J.-E. : Ayahuasca, the South American hallucinogenic drink : an
ethnobotanical and chemical investigation ». Economic Botany, 1972, 26, 101-129.

MacKENNA D. J. et a. : Monoamine oxidase inhibitors in South American hallucinogenic plants :
tryptamine and b-carboline constituents of ayahuasca, Journal of Ethnopharmacology, 1984, 10, 195-
223.

CALLAWAY J. C., MacKENNA J. C,, et al. : Pharmacokinetics of Hoasca akaloids in healthy
humans, Journal of Ethnopharmacology, 1999, 65, 243-256.

OTT J.: Pharmahuasca : human pharmacology of orad DMT plus harmine, Journal of Psychoactive
Drugs, 1999, 31, 2, 171-177.

1% CALLAWAY J. C., McKENNA D. J, GROB C. S, BRITOG. S, & al. : Pharmacology of Hoasca
acaloidsin healthy humans, Journal of Analytical Toxicology, 1997, 21.

1991 UISBLANC F., CACERES J., SACO-MENDEZ S. : Cure magique par |es guérisseurs andins :
le recours a des plantes psychoactives, Psychotropes, 1988, IV, 3, 53-58.

REICHEL-DOLMATOFF G. : Le contexte culturel du Yagé, in « Lachair desdieux », P.T. Furst Ed.,
Paris, Seuil, 1974, 56-92.

DOBKIN DE RIOS M. : Guérir avec l'ayahuasca dans un bidonville, In « Hallucinogénes et
chamanisme », Genéeve, Suisse, Georg Ed., 1973, 85-104.

19 MacRAE E. : Santo Daime and Santa Maria— Thellicit ritual use of ayahuascaand theillicit use of
cannabis in a Brazilian Amazonian religion, The International Journal of Drug Policy, Elsevier
ScienceB.V., 1998, 9, 325-338.



26

n'apparait pas perturbée, a la différence des symptémes provoqués par le LSD e la
mescaline. Les maodifications de la forme des objets, de la profondeur, les changements
d’ expression des visages, qui sont observés avec la plupart des halucinogenes semblent
pratiquement absents avec I'harmaline, qui entraine peu de changement de
I’ environnement ™, »

Les modifications visuelles, par contre, peuvent étre au premier plan, et consistent en des
superpositions d’'images hallucinées aux visions normales. Les objets prennent de multiples
contours.

Mais les manifestations les plus «extraordinaires » consistent en des «visions », qui, pour
les utilisateurs, sont mises sur le compte d'une capacité paranormale de relation avec
« |"autre monde » (des ancétres, des dieux ...), ou de communication a distance, d' ou son
appellation de télépathine.

« Une relation a pu étre établie entre les carbolines et les tryptamines dans la biosynthese
végétale. Cette relation de synthése physiologique est entrevue chez I'homme a travers la
formation fréquente d’un noyau pyrimidique a partir d'indoles normalement présents dans le
corps comme la sérotonine. »**

« A partir du milieu des années 1960, plus d’ une demi-douzaine d’ équipes de chercheurs en
psychiatrie biologique ont annoncé avoir détecté ou/et quantifié la présence de
diméthyltryptamine dans différents fluides corporels humains comme le sang'*3, le plasma***,
I'urine™™ et le liquide céphalo-rachidien™®. Ceci fait de la diméthyltryptamine le premier
endo-alcaloide potentiellement psychoactif mis en évidence dans I’ organisme humain (son
réle y est toujours inconnu, faute de recherche). Depuis, des b-carbolines endogénes ont
également été trouvées dans le systéme nerveux central de mammiféres, telle la pinoline (6-

MLyALLA J. P, 1983, p. 75.

12 yALLA J.P., 1983, p. 53.

13 FRANZEN F., GROSS H. : Tryptamine, N,N-dimethyltryptamine, N,N-dimethyl-5-
hydroxytryptamine and 5-methoxytryptamine in human blood and urine, Nature, 1965, 206, 1052.
HELLER B. et d. : N-dimethylated indole-amines in blood of acute schizophrenics, Experientia,
1970, 26, 503-504.

BIDDERT. et d. : Blood and urinary dimethyltryptamine in acute psychotic disorder ». Lancet, 1974,
1, 165.

ANGRIST B. et a. : Dimethyltryptamine levels in blood of schizophrenic patients and control
subjects, Psychopharmacology, 1976, 47, 29-32.

M4 \WYATTR. J. et a. : Gas chromatographic-mass spectrometric isotope dilution determination of
N, N-dimethyltryptamine concentrations in normals and psychidric patients, Psychopharmacologia,
1973, 31, 265-270.

15 par exemple : TANIMUKAI H. et a. : Psychotogenic N,N-dimethylated indole amines and
behavior in schizophrenic patients, Recent Advancesin Biological Psychiatry, 1967, 10, 6-15.
ROSENGARTEN H. et al. : N, N-diméthyltryptamine et bufoténine dans I'urine de patients présentant
des psychoses schizophréniques aigués et chroniques, Psychiatria Polska, 1970, 4, 519-521.
CARPENTERW. T. et d. : A test of the transmethylation hypothesis in acute schizophrenic patients,
American Journal of Psychiatry, 1975, 132, 1067-1070.

OON M.CH. et da. : Factors affecting the urinary excretion of endogenously formed
dimethyltryptamine in normal human subjects, Psychopharmacology, 1977, 54 ,171-175.

RAISANEN M., KARKKAINEN J. : Mass fragmentographic quantification of urinary N,N-dimethyl-
tryptamine and bufotenine, Journal of Chromatography, Biomedical Applications, 1979, 162, 579-
584.

CHECKLEY S. A. et d. : Urinary excretion of dimethyltryptaminein liver disease, American Journal
of Psychiatry, 1979, 136, 439-441.

CIPRIAN-OLLIVIER J., CETKOVICH-BAKMAS M. G. : Altered consciousness states and
endogenous psychoses : acommon molecular pathway ?, Schizophrenia Research, 1997, 28, 257-265.
18 CORBETT L. et d. : Hallucinogenic N-methylated indolalkylamines in the cerebrospinal fluid of
psychiatric and control populations, British Journal of Psychiatry, 1978, 132, 139-144.

SMYTHIES J. R. et d. : Identification of dimethyltryptamine and O-methylbufotenine in human
cerebrospinal fluid by combined gas chromatography/mass spectrometry, Biological Psychiatry, 1979,
14, 549-556.



27

méthoxy-THbC) dans la glande pinéale™’. En conséquence, |’ayahuasca est la préparation
psychotrope traditionnelle la plus proche de la physiologie humaine. La présence attestée de
diméthyltryptamine dans le sang de mammiféres signifie que I’on peut trés certainement en
absorber lorsque I’ on consomme du boudin noir. »*8

Aucun cas de déces suite a I'ingestion d'ayahuasca n'a été rapporté dans la littérature

ethnographique et médicale que nous avons consulté.

Des usages thérapeutiques en médecine et en psychiatrie, sont évoqués de plus en plus
fréqguemment, et différentes éguipes de par le monde, expérimentent |’ ayahuasca dans des
programmes thérapeutiques pour les toxicomanes ou les alcooliques, ou dans le cadre de
psychothérapies.

« Une étude sur les conségquences a long terme de I’ usage régulier d’ ayahuasca dans un cadre
rituel, conduite par une équipe internationale composée de chercheurs brésiliens, américains
et finlandais et publiée dans I'une des plus prestigieuse revue de psychiatrie mondiale, a
conclu a la normalité physiologique, neuro-psychologique et psychiatrique des personnes
étudiées. Il sagissait de membres d'un culte syncrétique brésilien, I'Unido do Vegetal
(UDV), ayant consommeé de |’ ayahuasca environ une fois par semaine pendant plus de dix
ans lors des cérémonies du culte. En fait, bien qu’ayant pour la plupart présenté des épisodes
de dépendance a I'alcool ou a dautres substances avant d'entrer a I'UDV, toutes ces
personnes étaient abstinentes depuis et leurs résultats aux tests neuro-psychologiques étaient
meilleurs que ceux dun groupe contrble apparié de personnes n'ayant pas pris
d’ ayahuasca'®.

En conséquence des deux derniers points, il n'est pas possible de parler de toxicité de
I ayahuasca & ce jour. »*#

Les usages et les effets thérapeutiques de I’ ayahuasca pris dans un cadre ritualisé sont bien
attestés et documentés : chez les Indiens qui I'ont inventé'®®, dans les pratiques de
guérisseurs métis au Pérou™® et dans les cultes syncrétiques brésiliens qui ont vu le jour au

XX® sécle!®,

1T CALLAWAY J. C. : &Carbolinas endogenas y otros al caloides indolicos en los mamiferos, in JM.

Fericgla (Ed.) Plantas, Chamanismo y Estados de Consciencia, Barcelona, Espagne, Los Libros de la
Liebre de Marzo, 1994, p. 196-229.

18 BOIS-MARIAGE F. : L'ayahuasca, article de synthése & paraitre dans la revue Psychotropes.

19 MABIT J. : Shamanisme amazonien et toxicomanie (initiation et contre-initiation), Agora, 1993,
27/28, 139-146.

McKENNA D., CALLAWAY J. C., GROB C.S.: The scientific investigation of Ayahuasca: a
review of past and current research, The Heffter Review of Psychedelic Research, 1998, 1, 65-77.
MacKENNA D. J,, D. PH., GROB C. S. : The hoasca project : an update., Psycheddlic Illumination,
1994, 5, 18-19.

MacKENNA D. J.: A multinational interdisciplinary biomedica investigation of hoasca, a plant
hallucinogen used in Brazil, Bulletin of the MAPS, USA, 1993, 4, 2.

GROB C. S., McKENNA D. J.: The Hoasca Project : current status, Bulletin of the MAPS, 1995, V,
4.

GROB C. S, MacKENNA D. J, CALLAWAY J C, BRITO G. S. & coll.: Human
psychopharmacology of hoasca, a plant hallucinogen used in ritual context in Brazil, Journal of
Nervous and Mental Diseases, 1996, 184, 2, 86-94.

RIBA J., BARBANOJM. J.: A pharmacologicd study of ayahuascain healthy volunteers, Bulletin of
the MAPS 1998, VIII, 3, 12-15.

“YGROBC. S. etal., 1996.

121 BOIS-MARIAGE F. : L'ayahuasca, article de synthése & paraitre dans la revue Psychotropes.

122 par exemple : SISKIND J. : Visions and cures among the Sharanahua, in M.J. Harner (Ed.)
« Hallucinogensand Shamanis »m, op. cit., 1973, p. 28-39.

R. E. SCHULTES, HOFMANN A. : Les plantes des dieux. Les plantes hallucinogénes, botanique et
ethnologie, Paris, Berger-Levrault, 1981.

GEBHART-SAYER A. : Unaterapia estetica. Los disenos visionaros del ayahuasca entre los Shipibo-
Conibo, América Indigena, 1986, 46, 189-218.

123 par exemple : DELGADO M. C. et al. : Tribal and urban healing with hallucinogenic beverages in
Amazonian Pertl, American Journal of Pharmacy, 1972, 144, 187-190.

DOBKIN DE RIOS M. : Visionary Vine : Hallucinogenic Healing in the Peruvian Amazon. San
Francisco, USA, Chandler Press, 1972.



28

125 3 permis & des personnes de se libérer de

L'ayahuasca utilisé dans des contextes rituels

leurs dépendances & des produits addictifs : alcool'®, cocaine et pate-base de coca'?,
héroine®, amphétamine et nicotine®.

Une recherche récente chez I’animal rendu alcoolique™ suggére que cette propriété anti-
addictive puisse étre en partie due a I’ action de la diméthyltryptamine sur certains récepteurs
cérébraux a la sérotonine™, action qu’elle partage avec le psychotrope le plus sélectivement

et spécifiquement efficace testé dans cette recherche (DOI ).

Actuellement, 5 études sur |'ayahuasca sont en cours, une au Brésil menée par Charles Grob,
avec |'association « Union du Végétal », une aux USA menée par Dennis MacKenna, une au
Pérou mené par Jacques Mabit**, une en Hollande menée par da Silveira Barbosa et
I'association « Les Amis de la Forét », et une en Espagne, a Barcelone, menée par Manuel
Barbanoj et Jordi Riba.™**

DOBKIN DE RIOS M. : Curing with Ayahuasca in an urban dum, in M.J. Harner (Ed.)
"Hallucinogens and Shamanism”, op.cit., 1973, p. 67-85.

DOBKIN DERIOS M. : A modern-day shamanistic healer in the Peruvian Amazon : pharmacopoeia
and trance, Journal of Psychoactive Drugs, 1989, 21, 91-99.

LUNA L. E. : Hedling practices of a Peruvian shaman, Journal of Ethnopharmacology, 1984, 11, 123-
133.

LUNA L. E. : Vegetadlismo. Shamanism among the Mestizo Population of the Peruvian Amazon,
"Sudiesin Comparative Religion”, 27, Stockholm, Almgvist & Wiksell International, 1986.

MABIT J. : L'halucination par |'ayahuasca chez les guérisseurs de la haute-amazonie péruvienne,
Pérou, Tarapoto, Centre Takiwasi, 1993.

124 DESHAYES P. : O Santo Daime, Film documentaire, 35 mm dolby stéréo, 100 mn. Paris, Les
FilmsdelaLiane, C.N.R.S., Ministére de larecherche, 1993.

GROB C. S. et d. : Human psychopharmacology of Hoasca, a plant halucinogen used in ritua
context in Brazil, Journal of Nervous and Mental Diseases, 1996, 184, 86-94.

125 NARANJO C. : Psychotropic properties of the harmala alkaloids, in " Ethnopharmacologic search
for psychoactiv drugs', D.H. Efron, B. Holmstedt & N.S. Kline (Eds), Washington D.C., 1967.
NARANJO C. : Psychotherapeutic possibilities of new fantasy-enhancing drugs, Clinical Toxicology,
1969, 2, 2, 24.

' GROBC. S. etal., 1996.

127 MABIT J. et a. : Consideraciones acerca del brebaje ayahuasca y perspectivas terapéuticas,
Revista de Neuro-Psiquiatria (Lima), 1992, 55, 118-131.

GROB C. S. et al, 1996.

128 DESHAYESP.: O Santo Daime, 1993.

» GROB C. S. et d, 1996.

130 MAULER S. et a. : 5-HT receptor ligands differentially affect operant self-administration of
ethanol in therat, European Journal of Pharmacology, 1999, 370, 217-223.

131 QMIITH R. L. et a. : Agonist properties of N,N-dimethyltryptamine at serotonin 5-HT,, and 5-
HT,c receptors, Pharmacol ogy Biochemistry and Behavior, 1998, 61, 323-330.

STRASSMAN R. J.: Human psychopharmacology of N,N-dimethyltryptamine, Behavioural Brain
Research, Elsevier Science B.V., 1996, 73, 121-124.

STRASSMAN R. J, QUALLS C. R, UHLENHUTH E. H: Doseresponse study of N,N-
dimethyltryptaminein humans, Archives of General Psychiatry, 1994, 51, 85-108.

132 PRANZATELLI M. R. : Evidence for the involvement of 5-HT, and 5-HTc receptors in the
behavioral effects of the 5-HT agonist 1-(2,5-dimethoxy-4-iodophenylaminopropane)-2 (DOI),
Neuroscience Letters, 1990, 115, 74-80.

133 MABIT J. : Chamanisme amazonien et toxicomanie - Initiation et contre-initiation, Agora, 1993,
27/28, 139-146.

MABIT J. : Lesavoir médical traditionnel et latoxicomanie, Centre Tarapoto, Pérou, 1994.

134 Bulletin of the MAPS, 1999, IX, 2, p.18.



