
11

1
RETOUR VERS LE FUTUR

1 SZASZ Thomas, Les rituels de la drogue :  

la persécution rituelle de la drogue et  

des drogués, Paris, Payot, 1976. 

2 Dossiers « Croisières Bel Espoir » 1971-1973, 

Archives du Secrétariat d’État à la Jeunesse  

et aux Sports (SEJS), AN CAC 19780387/30-35 

et 19780388/40-42.

Les communautés thérapeutiques ont vu leur développement limité en France, en grande partie en raison 
de dérives constatées qui figuraient en vérité dans les « institutions de référence » américaines. En pleine 
vague d’héroïnomanie de masse dans les années 1970-1990, elles ont incarné un espoir de réinsertion. 
Objet possible d’une diversification de l’offre de soins, les communautés thérapeutiques n’ont pas connu 
ici le même succès qu’ailleurs. Cet article, le premier d’une série, revient sur cette histoire compliquée. 
Dans un prochain numéro de Swaps, nous aborderons leur renouveau contemporain.

Alexandre Marchant / docteur en histoire de l’ENS Cachan

Les communautés thérapeutiques :
le début de l’histoire

Vers quels modèles se tourner  
en pleine épidémie d’héroïne ? 

Dans les années 1970, à l’heure où l’héroïnomanie com-
mence à produire des « épaves » dont la réhabilitation 
préoccupe le législateur, les communautés thérapeu-
tiques semblent offrir une alternative. L’antipsychiatrie 
est alors à la mode, défendue par des médecins ou des 
intellectuels, de Michel Foucault à Thomas Szasz1. Cette 
conception de soins « hors les murs », rejetant l’asile et 
tout lieu de confinement des corps et des esprits, refusant 
toute approche trop médicalisée, est jugée plus efficace 
et plus conforme à un individu rebelle, dont la déviance 
ne ferait qu’exprimer une quête de sens à laquelle il fal-
lait répondre. 
Certains expérimentent donc des méthodes de réinsertion 
basées sur le refus de l’institution, via des chantiers de 

jeunesse ou la vie communautaire dans le 
monde rural. Par exemple, en 1971, avec le sou-
tien du secrétariat d’État à la Jeunesse (un 
département « franc-tireur » selon l’expression 
du rapport Pelletier, prenant de nombreuses ini-
tiatives devant le problème nouveau de la 

toxicomanie de masse), le père Michel Jaouen organise des 
croisières de postcure pour « jeunes drogués » à bord du 
voilier Le Bel Espoir : une invitation au voyage, entre Açores 
et Bermudes, doublée d’un encadrement communautaire 
par une équipe de prêtres, d’éducateurs et de psycholo-
gues, pour de jeunes héroïnomanes juste sevrés et orien-
tés par les grands experts de l’époque, Claude Olievenstein 
de la clinique Marmottan et Claude Orsel, du dispensaire 
de l’Abbaye2. Les médias sont enthousiastes : « drogués, 
l’espoir de la mer », « un père jésuite a découvert cette 
thérapeutique nouvelle pour aider les intoxiqués »…

Les free clinics américaines  
comme inspiration

Les deux médecins prescripteurs de méthodes nouvelles 
sont par ailleurs très inspirés par la démarche communau-
taire des free clinics américaines : en cette décennie char-
nière où médecins et autorités expérimentent toutes les 
solutions possibles face à la massification de la toxicoma-
nie, les frontières sont encore floues entre communautés 

Swaps, 2023, n° 103, p. 11-16



12

3 DELILE Jean-Michel, « Les communautés 

thérapeutiques arrivent en France, pourquoi 

seulement maintenant ? », in Psychotropes, 

2011/3-4, no17, pp. 29-57. 

4 Note sur la Fédération des villages et foyers 

protégés, Archives SEJS, AN CAC 19780387/35. 

5 Interview de Mitch Rosenthal sur l’origine 

de Phoenix House, 2015 : https://www.ccohr.

incite.columbia.edu/mitch-rosenthal. 

6 Rapport de M.D. GERARDS, Haute-Vienne, 

centre « Lumière et Liberté », Archives SEJS,  

AN CAC 19780287/35. 

d’expiation, idée de « renaissance » [born again] par 
l’aide de Dieu), avec partage des obligations liées à la 
collectivité. Seulement, dans les années 1970, l’institu-
tion se rebaptise Église de Synanon, intégrant toutes les 
familles des « patients » et du personnel, sous l’égide 
d’un Dederich devenu gourou imposant des humiliations 
répétées et extorquant l’argent de ses disciples. L’Église 
finit par fermer ses portes en 1989. 
Dans l’intervalle, ouverte en 1967 à New York, Phoenix 
House complète la trinité originelle de référence, selon les 
mêmes principes et, partant, les mêmes dérives. Son fon-
dateur, Mitch Rosenthal, est un psychiatre qui avait tra-
vaillé à l’hôpital militaire d’Oakland en Californie. Plus 
ouverte sur l’extérieur et sur les complémentarités recher-
chées avec les institutions médicales traditionnelles et 
les services sociaux, cette communauté n’en impose pas 
moins des règles de vie strictes et ascétiques, doublées 
d’une discipline militarisée, passant notamment par le 
rasage de crâne des « membres »5… 

Les premières dérives en France :  
de la communauté à la secte

Munies de ces références, les autorités se mettent alors à 
valider certaines propositions de particuliers ou d’asso-
ciations (gérées par des prêtres, des pasteurs, des laïcs, 
des éducateurs de rues aux philosophies alternatives…) 
ouvrant des centres de cure ou de postcure, bénéficiant 
d’un agrément et de subventions. Ce qui permettait aussi 
de soulager le dispositif public, auquel se mirent à échap-
per de nombreux toxicomanes, souvent placés par leurs 
familles aux abois, comme le regrettera le rapport Pelletier 
de 1978. Ainsi, en mars 1973, le centre Lumière et Liberté 
d’Alain Revon, toxicomane repenti, accueille des patients 
sevrés dans une ancienne ferme du hameau de Feytiat, 
dans le Limousin. Revon et sa femme appliquent les 
méthodes spirituelles du gourou américain Mahara Ji : 
pratique quotidienne du yoga, méditation intérieure et 
travaux manuels (artisanat, rénovation du bâtiment, jar-
dinage) permettraient aux anciens drogués de changer 
leur vie. L’inspecteur départemental de la Jeunesse ne 
trouve guère à redire : 
« Indépendamment des caractères idéologiques de la 
cure, sur lesquels il ne m’appartient pas de formuler un 
avis, cette équipe encadrante m’a paru pleine de foi et de 
dynamisme réaliste, et surtout très profondément atta-
chée à l’altruisme de leur action »6. 
L’équipe de Marmottan, qui oriente toujours ses patients 
vers ces solutions communautaires et pseudo-spiri-
tuelles, est ravie : 
« Il existe dans ces centres beaucoup d’imagination créa-
trice parce que, peut-être, ils ne sont pas érigés en 

thérapeutiques, centres de postcure communautaires et ce 
dernier type d’institution, incarné par le DayTop Village. 
Créé à New York en 1963 par David Deitch, il repose sur 
une prise en charge faiblement médicalisée et par les 
pairs, c’est-à-dire d’anciens toxicomanes repentis qui cor-
respondent souvent au profil du hippie adepte de la contre-
culture, que l’on retrouve aussi bien dans les free clinics 
de Haight-Ashbury à San Francisco qu’au dispensaire 
d’Orsel, dans la « zone » des « cheveux-longs » de Saint-
Germain-des-Prés au cœur de Paris. Sous l’influence du 
psychiatre Efren Ramirez, nommé conseiller en toxicoma-
nie par le maire de New York, Deitch adopte le terme de 
therapeutic community pour désigner cette forme de prise 
en charge, qui visait moins à réduire les effets somatiques 
et psychiques de l’addiction qu’à obtenir une transforma-
tion globale de la personne, y compris sur le plan des 
valeurs éthiques, grâce à des techniques rééducatives 
amenant à des comportements plus responsables. Le 
terme de recovery, dès lors abondamment utilisé pour 
désigner le but de la thérapie, va de fait au-delà du simple 
traitement curatif3. L’encadrement communautaire, plus 
ou moins strict mais hors-institution hospitalière clas-
sique, semble faire recette, comme on peut le lire dans une 
note du secrétariat d’État à la Jeunesse de 1972, à propos 
de la création d’un village Albert Schweitzer dans les 
basses-Alpes, ouvert entre autres aux toxicomanes, et pro-
posé par la Fédération des villages et foyers protégés, 
d’obédience protestante : 
« Les jeunes drogués désintoxiqués représentant des cen-
taines de malades que les psychiatres ne peuvent rejeter 
qu’à la rue, c’est-à-dire à la rechute inévitable. Ce n’est 
pas leur nombre en soi qui est important, c’est le scan-
dale de l’impuissance totale des pouvoirs publics à leur 
proposer autre chose que la prison. Or le drogué de 
demain, ce peut être l’enfant de n’importe quelle famille 
de France, même la plus brillante. À ce titre, l’expérience 
des États-Unis est probante, avec dix ans d’avance sur 
nos problèmes. Or comment envisage-t-on la postcure en 
Amérique ? Les seules expériences connaissant le succès 
sont celles de Synanon et DayTop, animées par d’anciens 
drogués guéris, imposant une discipline de fer et bénéfi-

ciant sans conditions tracassières de l’appui 
financier officiel »4. 
Synanon, dont Deitch est d’ailleurs issu, fonc-
tionne quant à elle sous la forme d’une struc-
ture résidentielle, basée à Santa Monica en 
Californie, fondée en 1958 par Chuck Dederich. 
Éducateurs et anciens toxicomanes encadrent 
une thérapie par le groupe (inspirée en partie 
des Alcooliques anonymes), où le moralisme 
religieux est de mise (insistance sur l’idée 

https://www.ccohr.incite.columbia.edu/mitch-rosenthal
https://www.ccohr.incite.columbia.edu/mitch-rosenthal


13

1

7 Rapport d’activité, hôpital Marmottan, 

1973, Archives SEJS, AN CAC 19780387/19. 

8 Note de Robert BRICHET à l’attention  

du ministre Joseph COMITI, 11/1971, Archives 

SEJS, AN CAC 19780387/35. 

9 L’Express, no 1059, 25 octobre 1971.

10 France-Soir, 16 mars 1977.

11 Tract Le Bhakti-Yoga Aujourd’hui, Archives 

Nationales, CARAN 78AJ46. 

12 KABAT-Zin Jon, Méditer : 108 leçons de 

pleine conscience, Paris, Les Arènes, 2010. 

13 L’Express, 14/11/2022, « Méditation  

de pleine conscience à l’école : pourquoi pas, 

si elle est “strictement encadrée” ». 

14 Revue du Centre DIDRO Info-Drogues, 

1972. : « Un centre de postcure pour drogués 

soigne les naufragés du mauvais voyage ». 

Tout est dit sur l’implication financière que l’on exige des 
« malades ». Les autorités, de fait, reculeront sur l’AIMT. 
Car le loup est entré dans la bergerie : « les sectes tentent 
de récupérer les drogues », soutient en 1977 le député 
socialiste Alain Vivien, qui a interrogé au Parlement le 
garde des Sceaux sur ce sujet. La secte Moon, le mouve-
ment Hare Krishna, le groupe « les enfants de Dieu »… 
seraient en train de profiter du constat d’impuissance des 
pouvoirs publics pour apporter leur solution spirituelle10. 
À l’image de ce tract, diffusé à Paris à la fin des années 
1970, par Hare Krishna : 
« On est déjà intoxiqué avant de prendre du LSD, de l’hé-
roïne ou de s’enivrer. Cet état permanent d’intoxication 
dont fait preuve la société d’aujourd’hui, et non seule-
ment ceux qu’on appelle les drogués, est la cause de tous 
les maux matériels. En quoi consiste-t-il ? En l’identifica-
tion au corps matériel que nous occupons et en l’oubli de 
notre nature spirituelle. Cette fausse identification est 
l’effet de l’intoxication première, celle qui est due à 
l’ignorance »11. 
Toutefois, au-delà des inquiétudes et de l’étonnement 
suscité par l’exotisme des sources d’inspiration, le 
recours à la méditation a depuis fait ses preuves. Dès la 
fin des années 1970, le médecin biologiste Jon Kabat-
Zinn allait démontrer, depuis sa chaire du MIT, les mérites 
de la « pleine conscience » comme pratique thérapeu-
tique dans la réduction du stress ou d’autres pathologies 
nécessitant de dépasser un blocage psychique12. La 
méditation, détachée de son substrat religieux et réap-
propriée par les sciences cognitives, a gagné ses lettres 
de noblesse. Mais non sans controverses persistantes : 
par exemple, début 2022, la LDH et la Miviludes mettaient 
en garde le ministre de l’Éducation nationale sur l’intro-
duction de la « pleine conscience » dans les activités de 
relaxation en milieu scolaire : les risques de « dérive sec-
taire » et d’« ascendant » sur les enfants soulevaient le 
problème du bon encadrement et de la formation des 
enseignants à ces méthodes spirituelles13. 

Gourous et/ou escrocs ? 
Communautés thérapeutiques et sectes partagent de fait 
un certain nombre de traits communs : aspirations spiri-
tuelles et thérapies comportementalistes autour d’une 
figure patriarcale et charismatique, tel Lucien Joseph 
Engelmajer, destiné dans sa jeunesse au rabbinat mais 
engagé ensuite chez les communistes, et qui, après une 
carrière de représentant de commerce, a fondé une com-
munauté avec ses proches férus d’arts et de poésie. En 
mai 1972, son association Le Patriarche fonde un centre 
de postcure à la Boère en Haute-Garonne14. Il revendique 
rapidement un taux de réussite de 90 % pour son offre de 

système. [Certains] visent une restructuration globale de 
la personnalité, à travers une vie intense à tous les 
niveaux (travail communautaire, découverte du beau, 
redécouverte du sens du plaisir à travers une vie intense), 
à l’image du domaine de la Boère [cf. infra]. Il a pu nous 
sembler paradoxal que certaines autres formules d’ac-
cueil à la recherche d’une spiritualité, où la discipline et 
l’ascétisme tiennent une grande place, aient autant 
d’adeptes, par exemples les « ashrams » de Gura 
Maharad. Il semblerait dans ce cas que ce qui motive les 
jeunes soit le désir profond de communiquer à travers une 
« planète », là encore nous n’avons pas d’a priori, pour 
certains la « connaissance » peut être vécue comme un 
bon « trip »7. 
À usager hippie, méthode plus ou moins contre-cultu-
relle… C’est sans doute le raisonnement appliqué par 
Jean-Pierre Denys, président de l’Association internatio-
nale de méditation transcendantale (AIMT), qui entend 
populariser les méthodes du gourou indien, naturalisé 
Américain, Maharishi Mahesh Yogi. Il plaide auprès du 
secrétariat d’État à la Jeunesse dès 1971 pour qu’il sub-
ventionne des centres déjà ouverts à Paris, Strasbourg, 
Lille, Toulouse ou Bordeaux. Les drogués peuvent être 
guéris définitivement par l’intégration de la « conscience 
cosmique » et le développement de leur potentiel mental 
par le yoga, la méditation et les prières. Il réussit à capter 
l’attention du directeur de la jeunesse, Robert Brichet, qui 
veut faire flèche de tout bois, comme il l’écrit à son 
ministre :
« Je me méfierais un peu de tous ces produits de la spiri-
tualité américaine. Les USA sont à la fois le pays des 
sectes multiples, et de la commercialisation du spirituel. 
Néanmoins, nous devons, me semble-t-il, ne pas rejeter 
trop vite un moyen de lutte contre la drogue qui est pré-
senté comme efficace par des personnes apparemment 
sérieuses »8.

La presse ironise, comme ici l’Express, évo-
quant au passage le zèle conjoint du ministre 
de l’Intérieur :
« M. Raymond Marcellin a trouvé un allié. Pour 
venir à bout des gauchistes et des drogués, un 
homme, M. Jean-Pierre Denys, s’apprête à lui 
proposer une nouvelle méthode, naturelle et 
pacifiste, la méditation transcendantale, dont 
il est en France l’apôtre et le démarcheur. Il 
suffit, pour arriver à la béatitude, de peu de 
chose : disposer d’une demi-heure par jour, 
savoir croiser les jambes, fermer “mentale-
ment” les yeux, suivre attentivement les direc-
tives du professeur… et verser une semaine de 
son salaire »9. 



14

15 ENGELMAJER Lucien J., Le Patriarche ; pour 

les drogués, l’espoir, Paris, Stock, 1977. p. 288. 

16 Note de la MILT à Pierre Bérégovoy, 

25/05/1983, Archives des Affaires sociales,  

AN CAC 19870251/1.

17 Dossier « Contre-Tout », Archives SEJS,  

AN CAC 19780387/35. 

18 Dossier « Girardin », 1980, Archives  

de l’OCRTIS, ministère de l’Intérieur,  

AN CAC 19920026/5. 

19 BERGERON Henri, L’État et la toxicomanie ; 

histoire d’une singularité française, Paris, 

PUF, 1999, pp. 81-90. 

jeunes toxicomanes aux Baumettes, à Marseille. Après un 
passage dans le Lot-et-Garonne, on le retrouve à 
Mulhouse en 1976 où il fonde une nouvelle communauté 
de postcure… C’est là que l’aventure prend fin : après la 
mort d’un de ses protégés par overdose, la police découvre 
que le père est lui-même héroïnomane. Il sera condamné 
à deux ans de prison pour escroquerie et usage de 
stupéfiants18.

Dans les années 1980, une situation 
ambivalente malgré « l’interdit » officiel

Le marché de la cure/postcure douteuse est cependant 
sur le point de se tarir. La généralisation de cette option 
est rejetée par le ministère de la Santé à la fin de la 
décennie 1970. En 1977, sur proposition de Claude Orsel, 
très enthousiaste sur les expériences nord-américaines, 
la Direction générale de la santé finance le déplacement 
d’une délégation d’une vingtaine d’experts (dont Francis 
Curtet, pour Marmottan) au colloque de l’International 
Council for Alcool and Addicts (ICAA) à Montréal. Hormis 
Orsel, les représentants français sont choqués par le 
caractère coercitif des méthodes exposées par les grandes 
communautés thérapeutiques canadiennes et états-
uniennes. Ils gagnent à leur cause la ministre Simone Veil 
qui, dans une lettre de mars 1978, se prononce contre la 
généralisation de ce type de traitement : 
« L’absence de schéma incontesté de prise en charge des 
toxicomanes m’a amenée à souhaiter que le champ soit 
ouvert au maximum de formules, fussent-elles expérimen-
tales […] mais je ne saurais cependant souscrire à la 
formule des communautés thérapeutiques telles qu’elles 
ont été présentées au récent congrès de Montréal […] 
L’adoption de méthodes fondées sur une hiérarchie stricte 
de sanctions et de promotion, le caractère humiliant de 
certaines de ces pratiques, l’accent essentiellement porté 
sur l’acquisition mécanique de comportements formels 
jugés conformes au modèle social, le refus d’une prise en 
charge globale du toxicomane sont autant d’éléments 
dont la convergence ne me semble pas admissible ». 
Une circulaire du ministère de juillet 1979 maintient 
cependant le dispositif agréé existant, mais sans nou-
velles extensions et oblige les structures à garder une 
taille limitée. C’est ainsi que le modèle français de poli-
tique sanitaire en matière de drogue se fige pour une dou-
zaine d’années, la méthadone étant l’autre piste 
– radicalement différente – également repoussée19. Par 
comparaison, l’Italie fait un choix inverse et accueille 
d’ailleurs en 1978, à Rome, la IIIe « Conférence mondiale 
des communautés thérapeutiques ». En dépit de la circu-
laire de la Santé, se développe toute une nébuleuse d’ins-
titutions privées, réussissant par moments à arracher un 

80 lits. Les activités proposées s’inscrivent dans les 
domaines de l’artisanat ou de la création artistique. Les 
pouvoirs publics accordent l’agrément au centre de la 
Boère en 1974, en dépit des questions que soulève l’em-
ploi de méthodes autoritaires (règlement très strict, 
centre fermé sans possibilité de sortie, autorité incontes-
tée du « Patriarche »…) et surtout des opérations immo-
bilières douteuses comme l’achat du château de La Mothe 
en 1975. Officiellement acquis pour créer un chantier de 
restauration destiné à occuper les pensionnaires du 
centre, il aurait en réalité été acheté pour le seul confort 
personnel du couple Engelmajer. Le 21 janvier 1975, la 
police est d’ailleurs de passage à la Boère : « On nous 
soupçonnait, en fait, nous l’avons appris plus tard, de 
profiter des dons pour acheter le château à notre nom », 
dira Engelmajer15. En vérité, les doutes étaient fondés. Et 
les autorités n’accorderont plus, à partir de 1978, d’agré-
ments pour les nouveaux centres. Car le Patriarche 
s’étend vite (y compris en Espagne, Belgique et Suisse) et 
pratique une « politique du fait accompli », se présentant 
comme une institution incontournable. Il fait parler de lui 
dans la presse, envoie ses brochures aux comités d’entre-
prise pour obtenir des subsides, tout en toquant toujours 
aux guichets des administrations publiques. En 1983, la 
nébuleuse du Patriarche offre 1 300 places en Europe, 
dont 780 en France. « Dès cette époque, la stratégie 
adoptée est la pression et les intimidations ! », lit-on 
explicitement dans une note de la mission interministé-
rielle de lutte contre la toxicomanie (MILT) adressée au 
ministre des Affaires sociales Pierre Bérégovoy16. 
Le père Ivan Girardin illustre une autre figure du gou-
rou-escroc. Se prétendant prêtre, mais rejeté des églises 
aussi bien catholique qu’orthodoxe, aventurier obscur, cet 
individu se proclame expert en toxicomanie dans le sil-
lage de l’émotion suscitée par l’overdose de Bandol en 
1969 (cf. Swaps no 96-97). Il fonde une communauté thé-
rapeutique à Saint-Pourçain-sur-Besbre, dans l’Allier, 
dont il est expulsé pour dettes locatives non remboursées. 
Dans un autre bourg du département, à Brout-Vernier, il 
fonde la communauté Contre-Tout, avec un peu plus de 

succès, en 1970. Il bénéficie du soutien, de la 
publicité et des dons du puissant Comité natio-
nal anti-drogue de Marseille, association de 
familles et de médecins au ton très conserva-
teur et partisan de la guerre à la drogue17. 
Mais le non-respect du compromis de vente sur 
le terrain entraine son départ : on le retrouve en 
Dordogne, à la tête d’une communauté de 
18 membres vivant d’élevage et de dons divers. 
Girardin fait parler de lui par une grève de la 
faim pour protester contre l’incarcération de 



15

20 Rapport d’activité, hôpital Marmottan, 

1978. 

21 Dossiers du conseiller santé à Matignon, 

Antoine DURRLEMAN, Archives Matignon, 

1986-1988, AN CAC 19910554/3. 

22 MARCHANT Alexandre, « La légende noire 

du décret Barzach », in Swaps, 2012/1,  

no 66, pp.19-23. 

23 L’Express, 01/07/1999, « La pieuvre  

du Patriarche ». 

24 BERGERET Jean, Le toxicomane  

et ses environnements, Paris, INSERM,  

1979, pp. 184-187. 

25 Le Monde, 11/03/1985 et 14 /01/1987.

Le Patriarche continue son œuvre à l’étranger, jusqu’à 
devenir une sorte de multinationale des communautés 
thérapeutiques. En 1995, un rapport parlementaire fran-
çais lâche le mot de secte pour désigner l’entreprise. Et 
en 1998, Engelmajer est poussé vers la sortie par son 
conseil d’administration et se réfugie au Bélize23. Il y 
meurt en 2007, échappant aux poursuites judiciaires 
engagées depuis dix ans pour malversations. 
L’organisation existe aujourd’hui sous la forme de l’ONG 
Dianova, siégeant à Genève, et a pignon sur rue dans cer-
tains pays comme l’Italie… 

Bondieuseries et sectes
Le maintien des centres du Patriarche pendant si long-
temps illustre aussi les ambivalences liées à la forme 
même de cette prise en charge : la vie en communauté et 
l’aspiration à un changement global de vie. Les frontières 
peuvent être très floues avec les églises et les sectes, qui 
attirent les familles démunies devant la présence en leur 
sein d’un usager en détresse. Le renouveau charisma-
tique, mouvement de réforme interne à de nombreuses 
Églises, ouvre ainsi des « communautés de vie » aux toxi-
comanes, proposant une solution par les « assemblées de 
prière », à Béthania près de Vézelay ou à La Demeure de 
Notre-Père en Ardèche. Dans l’amour d’un Dieu, considéré 
comme un père très bon, le rejet de la drogue se double 
d’une quête pieuse d’un sens de la vie24. 
Plus controversée, l’Église de la Scientologie s’investit 
également dans ce domaine avec les centres Narconon, 
prenant position contre les méthodes jugées inefficaces 
des psychiatres, et défendant au contraire : sevrage phy-
sique dur, cures de vitamines et de minéraux, séances de 
sauna, assorties de discussions sur les vertus de la 
dianétique du gourou américain L. Ron Hubbard. Narconon 
n’aura qu’un seul centre officiellement ouvert en France : 
celui de Grancey-sur-Ource en Côte d’Or. Il ferme ses 
portes en décembre 1984 sur arrêté préfectoral après le 
décès suspect d’une pensionnaire de 34 ans. Deux res-
ponsables du centre seront condamnés à un an de prison 
avec sursis et à une amende de 10 000 francs pour 
non-assistance à personne en danger25. 
Ces mouvements prospèrent en l’absence de toute struc-
ture permettant d’observer les éventuels abus (soumis-
sion psychologique, escroquerie financière), ce qui ne 
viendra qu’avec le rapport de la Commission d’enquête 
parlementaire sur les sectes de 1995 qui créera dans la 
foulée une mission interministérielle, en 1998, chargée de 
surveiller l’activité de ces églises parallèles (aujourd’hui 
la Miviludes). Les scientologues sont revenus ensuite par 
le biais de l’association de prévention « Non à la drogue, 
oui à la Vie », fondée en France en 1991 par l’acteur Xavier 

agrément ou des fonds publics. C’est ce que constatait 
Olievenstein dans le rapport annuel de Marmottan fin 
1978 : « Dans le “marché” de la drogue, de jeunes loups 
sans éthique tout en pillant certaines de nos idées, se 
déclaraient prêts à tout et introduisirent les méthodes 
comportementalistes »20. 
Parmi ces loups, figure évidemment le Patriarche. En 
1985, le Premier ministre Laurent Fabius, qui a alors la 
tutelle sur la MILT, commande un rapport sur les activités 
suspectes de l’organisation. L’inspecteur général des 
finances, Pierre Consigny, met en doute l’honnêteté et le 
désintéressement affiché de l’équipe dirigeante, pointe 
les prix élevés des journées d’hébergement et soulève le 
problème des brimades et de la soumission psycholo-
gique des pensionnaires. Le rapport propose le rappel à 
l’ordre ou la fermeture pure et simple des centres. 
Quelques mois plus tard, le rapport est enterré : le gouver-
nement de cohabitation de Jacques Chirac entend lancer 
une véritable guerre à la drogue confiée au garde des 
Sceaux Albin Chalandon. Le président de la MILT Guy 
Fougier déclare qu’il a « décidé de travailler de préférence 
avec ces gens-là », soit les équipes du Patriarche, vic-
times de « cabales » illégitimes, et il promet la totale 
reconnaissance et l’aide à la création de 1 000 lits sup-
plémentaires. En avril 1987, l’association remet à la MILT 
et à la Chancellerie un volumineux dossier pour plaider sa 
cause et vanter ses résultats mirobolants. La démarche 
fera long feu : la ministre de la Santé Michèle Barzach, 
avec le soutien de la profession médicale et des experts 
en toxicomanie, a engagé un bras de fer qu’elle rempor-
tera contre Chalandon21. Le tour de vis autoritaire via la 
généralisation des communautés n’aura pas lieu. Mais si 
les autorités ont pu se trouver réceptives aux arguments 
du Patriarche, c’est que ce dernier bénéficie d’un bonne 
couverture médiatique. On ne compte plus les articles 
dithyrambiques : « 150 toxicomanes traités avec succès, 
au Patriarche de Trouville-sur-Mer » (La Liberté de 
Normandie, 15 avril 1985) ; « La grosse colère du 
Patriarche [envers les pouvoirs publics] : « nous coûtons 

une misère et nous sommes efficaces. Pouvez-
vous en dire autant ? (L’Aude, 21 juin 1985) ; 
« Prévention de la drogue : chaleureuse bienve-
nue à la Maison du Patriarche » (Midi-Libre, 20 
novembre 1985) ; « Sur les sentiers de la 
drogue : Retournac [centre du Patriarche] ou 
l’espoir à deux mains » (Le Dauphiné Libéré, 22 
mai 1986) ; « Au secours des enfants drogués » 
(Sud-Ouest, 24 juin 1985). 
Les parents de drogués réhabilités plaident 
aussi en faveur du Patriarche, mais n’auront 
pas gain de cause : Barzach a fermé la porte22. 

1



26 MARCHANT Alexandre, L’impossible 

prohibition ; Drogues et toxicomanie  

en France (1945-2017), Paris, Perrin, 2018. 

27 JAYLE Didier, BASSET Bernard, Circulaire 

relative à la mise en place des communautés 

thérapeutiques, 24/10/2006, DGS-MILDT, no 462. 

28 DENIS Cécile et al., « Un modèle français 

de communauté thérapeutique ? Les 

communautés thérapeutiques expérimentales : 

consensus des professionnels », in 

Psychotropes, 2011/3-4, no 17, pp.85-101. 

autoritaire ou sectaire est possible. Il pourrait relever 
d’une sorte de continuité dans la logique de l’auto-
support. Certains praticiens plaident en ce sens comme le 
psychiatre Jean-Michel Delile qui a vanté en 1994 les 
mérites du Minnesota model, soit l’esprit originel des 
communautés Alcooliques anonymes de cet État améri-
cain dans les années 1950, alliant entraide, semi-
professionnalisation des intervenants et médicalisation 
très légère. Les communautés thérapeutiques pourraient 
n’être qu’un outil possible (et non l’unique solution) au 
sein d’un système général de soins, en se rappelant que 
leur principal objectif est la réinsertion, et non celui du 
maintien dans le groupe comme seul horizon de vie. Car 
les communautés ont le mérite d’enrichir une palette de 
solutions thérapeutiques qui, jusqu’à présent, ne propo-
saient qu’une approche individuelle. Or il est bon de rap-
peler que le groupe engendre de la solidarité et que la 
création de liens sociaux forts est un des premiers récon-
forts pour des usagers marginalisés et précarisés.
Il y a dix ans, une analyse dite « delphi », de consultation 
des experts sur la base d’enquête et de questionnaires, 
menée par l’OFDT, a permis de faire ressortir des consen-
sus professionnels sur une possible généralisation de ces 
structures, autour des modalités d’admission (taille 
modeste, échelonnement des admissions), sur l’encadre-
ment (avec un personnel diversifié), sur l’accompagne-
ment personnalisé jusqu’au-delà de la sortie28… Ces 
communautés doivent faire le choix de l’ouverture, de la 
transparence et de l’intégration dans le tissu social, 
autrement dit dialoguer en permanence avec leur envi-
ronnement. Ces communautés seraient capables d’inté-
grer dans leur accompagnement médicosocial des 
traitements de substitution (méthadone ou buprénor-
phine), ce qui serait une différence majeure avec la ligne 
générale des communautés à l’étranger. Aucune activité 
cultuelle n’y serait organisée et les activités de travail 
rémunérées seraient encadrées strictement par un contrat 
de travail. Une fois ces précautions mises en œuvre, un 
modèle de communauté thérapeutique « à la française » 
est-il possible ?

Deluc, implantée à Paris ou plus récemment à Bordeaux. 
Bref ! les communautés thérapeutiques, censées être une 
alternative à l’institution médicale, ont finalement ouvert 
le chemin à une emprise sectaire et néo-asilaire sur les 
héroïnomanes des années 1970-1980. 

Vers le retour des communautés  
thérapeutiques ? 

Elles n’ont pu se développer qu’à la marge du dispositif 
officiel de soins en France, et même en marge d’un cer-
tain modèle culturel républicain où la laïcité a tendance à 
repousser les méthodes jugées trop spirituelles et où le 
traitement résidentiel – en dehors du système hospitalier 
– est considéré comme attentatoire aux libertés. 
L’institutionnalisation – certes laborieuse – de la réduc-
tion des risques à la fin des années 1990 a mis fin à l’uto-
pie d’une société sans drogues, ce qui n’est pas forcément 
compatible avec la doctrine drug free des communautés 
anglo-saxonnes originelles et de leurs avatars, qui cor-
respondent à un conservatisme reaganien ou post-
reaganien de guerre à la drogue. Enfin, la souplesse et la 
hiérarchie modulable des communautés, où médecins, 
travailleurs sociaux et ex-usagers travaillent ensemble en 
dépassant les statuts et les frontières des métiers, sont 
difficiles à mettre en œuvre en France, où les corps 
socio-professionnels sont extrêmement cloisonnés, même 
au sein de la profession médicale, entre psychiatres-
experts et généralistes par exemple26. Il s’agit bien là 
d’une exception française, au vu de l’essor des commu-
nautés à l’international.
Si le temps du Patriarche et de Narconon, des institutions 
aux méthodes quasi-totalitaires est révolu, certains 
plaident, depuis les années 2000, pour reconsidérer l’op-
tion des communautés, en complémentarité avec les 
approches existantes, y compris les traitements de 
substitution. 
Il y avait alors huit communautés officiellement recen-
sées en France (en comptant quatre Csapa initiaux ayant 
étendu leur périmètre d’action). Avec le plan gouverne-
mental 2004-2008, le président de la MILDT, Didier Jayle 
a proposé la création de nouvelles communautés, sur la 
base de recommandations formulées par les profession-
nels de ce secteur de santé. La circulaire du 24 octobre 

2006 formalise ces communautés comme des 
structures d’accueil d’usagers, visant l’absti-
nence, et plaçant « le groupe au cœur du projet 
thérapeutique et d’insertion sociale »27. Il 
s’agissait là d’une logique de diversification de 
l’offre de soins. D’autres ont repris l’idée 
depuis, en s’appuyant sur une solide bibliogra-
phie qui montre qu’un modèle dénué de dérive 

16


