
-----------------· -- -- - -

Logique <<sauvage>> des psychotropes: 
le cas des sociétés chamaniques 

Michel Perrin, ethnologue * 

Certaines sociétés «Sauvages» ont, pour penser 
leur monde et tente rd' agir sur lui, donné un rôle primor­

dial à des substances psychotropes. Elles les ont domes­

tiquées, ce qui ne va d'ailleurs pas sans excès et sans 

problèmes. Chez nous, au contraire, «la drogue>> est, si 

l'on ne permet l'expression, restée quasiment à l'état 
sauvage, ou bien elle est liée à un bric-à-brac d'idées et 

de prescriptions hétérogènes, changeantes ou contradic­
toires. Mais peut-être est-ce ce désordre qui la rend plus 
fascinante encore, parce que lui sont obscurément asso­
ciées, comme on l'a maintes fois souligné, des valeurs 
que notre société oppose ou juge incompatibles: liberté/ 
dépendance; création individuelle/communion avec le 
monde; plaisir/souffrance; extase/déchéance; religieux/ 
profane; amour du produit/tyrannie du besoin; prescrip­

tion inconsciente/interdiction officiel, etc. 

Adoptant le regard éloigné de l'ethnologue et la 

perspective comparatiste de 1' anthropologue, je me suis 

autrefois livré à un exercice de classification pour tenter 
de saisir les raisons de 1 'usage intellectuel et social des 

* Directeur de Recherche au C.N.R.S. Laboratoire 
d'Anthropologie Sociale, Collège de France, 52, rue 
Cardinal Lemoine, 75005 PARIS. 

PSYCHOTROPES 85 

psychotropes dans les sociétés de tradition orale et dans 

les nôtres (Perrin, 1982). Cela m'amena à distinguer 
trois niveaux, que je présenterai en quelques mots: -

Dans les sociétés de tradition orale qui en font usage, «la 

drogue>> est associée à un type particulier de communi­
cation. C'est un véhicule qui mène à un «ailleurs>> pré­

cis, balisé par la mythologie. Disloquant la perception 
ordinaire, les psychotropes en rendraient possible 
1 'expérience directe. Chez nous, cette fonction de véhi­

cule est présente, mais il n'existe aucun <<ailleurs>> cul­
turellement bien défini où «la drogue» permettrait de 
«voyager». 

- Dans toutes les sociétés, y compris la nôtre, <<la 
drogue>> a aussi une fonction de signe. Son usage est 

souvent codifié, ritualisé; sa consommation ou son inter­
diction recoupent une division du champ social: elle est 
une marque de distinction pour le groupe qui y a accès 

et, indirectement, elle désigne ses qualités supposées; 

elle peut souligner l'opposition entre l'initié et laper­

sonne ordinaire, entre le marginal et le conforme, entre 
les hommes et les femmes .. . Elle peut dénoter le pouvoir 
ou la déviance, etc. 

Vol. VI, N° 3, hiver 1991 



Michel Perrin Logique «saumge» des psychotropes : le cas des sociétés chamaniques 

-Enfin, les psychotropes sont souvent associés, 

comme agents stimulants, aux mouvements messianiques 
entrepris par certaines sociétés soumises fortement à 
1 'Occident. Chez nous, on retrouve ce rôle de catalyseur 

de la drogue qui, souvent, est ou a été associée à un désir 

de contester l'ordre établi. 

Interroger des faits de notre société à partir 
d'observations menées dans des sociétés exotiques est 

un exercice qui s'est avéré utile (1). Je le poursuivrai 
donc ici en analysant plus en détail certaines des rela­

tionsentre psychotropes et sociétés chamaniques, même 
si je le fais avec quelque réticence, sachant que ce regard 
détaché et lointain peut paraître choquant à ceux qui 
côtoient le drame quotidien de la toxicomanie. 

DES PSYCHOTROPES POUR PENSER 
ET EXPÉRIMENTER 

Le chamanisme- qui est l'un des grands sys­

tèmes d' interprétation et de traitement de l'infortune-- , 

et 1 'usage de produits psychotropes qui souvent 

1 'accompagnent, s'inscrivent dans un cadre logique dont 

voici quelques grandes lignes. 

Toutes les sociétés de tradition orale, en particulier 
les sociétés à chamanisme, opposent deux mondes : ce 

monde-ci, du quotidien, du profane, de 1 'ordinaire ... , e t 

le «monde-autre» (2) . Peuplé de dieux, d'ancêtres, de 

spectres, de créatures fantastiques et d'êtres de ce monde­

ci douées provisoirement de propriétés spéciales- tel 
le chamane -, le monde-autre est qualifié par chaque 
société d'un mot que l'on peut rendre par «sacré>>. 

Entre ces deux mondes, on suppose possible une 
communication et l'on considère que bon nombre 
d'infortunes- parfois de bonnes fortunes- en sont les 

conséquences. Les êtres du monde-autre menacent ou 
agressent les âmes, les corps, les biens ou le milieu. 
C'est le prix à payer pour que se reproduise l'espèce 
humaine qui sans cesse s'attaque à la nature pour sur­

vivre. Mais le monde-autre offre aussi aux humains la 
possibilité de communiquer avec lui et de répondre à ses 
attaques . Cette communication se fait le plus souvent 

par le rêve, considéré comme une voix émise et gouv­

ernée par le monde-autre qui révèle ainsi la vérité à 
venir, proférant pronostics et oracles. Mais elle reste 
alors aléatoire. Pour y pallier, on a imaginé que le 
monde-autre savait offrir à certaines personnes la possi-

86 

bilité de recevoir ou d'acquérir des pouvoirs <<sacrés>> 

comparables aux siens et de les utiliser à volonté pour 

traiter les infortunes. Il en est ainsi des chamanes. 

Chaque société définit à sa façon les conditions 
pour devenir chamane ou, si l'on est chamane, les 

manières de franchir la frontière entre ce monde-ci et le 

monde-autre afin de résoudre un problème lorsqu'il se 
présente: maladie, sécheresse, chasse infructueuse, etc. 

Et nombreuses sont celles qui, pour marquer ce passage, 

cette rupture, ont accordé une place privilégiée aux 
substances psychotropes auxquelles elles font jouer, 
pour ainsi dire, le rôle d' «opérateurs» intellectuels et 
affectifs. Car, en provoquant des impressions de discon­

tinuité, de décentrement ou de voyage, reconnues par 
toutes les sociétés y compris la nôtre, les <<drogues>> 
dénotent d'une part le passage d'un monde à 1' autre. Par 
le biais d'un apprentissage, d'un enseignement systéma­
tique, elles rendent possible, d'autre part, une «explo­
ration affective>> de la mythologie: sous l'effet de la 
drogue, on a la certitude de rencontrer les êtres du 

monde-autre, de vivre leurs aventures, d'expérimenter 
les grandes transformations mythiques, etc . Enfin, la 
consommation de psychotropes, volontaire, contrôlée, 

ritualisée, peut servir implicitement de modèle pour 
penser les modifications biologiques ou les transforma­

tions de sensibilité que provoque la maladie. Cette 

dernière étant conçue en général comme une intrusion 

ou un déséquilibre atteignant le corps mais aussi comme 

un voyage forcé de 1' <<âme>>, maintes analogies lient les 
perceptions induites chez le malade par les effets et les 
représentations de la maladie avec les impressions psy­

cho-physiologiques produites par l'ingestion de sub­
stances psychotropes. En d'autres termes, la prise de 
drogue et sa maîtrise, les effets qu'elle produit et leur 
relatif contrôle serviraient de métaphores auchamane­
et au public qui l'observe - pour penser à la fois la 
maladie et sa guérison. 

DEUX EXEMPLES 

Examinons le cas de deux sociétés amérindiennes 
dont j'ai une connaissance directe: les Huichol et les 

Guajiro (3). 

La drogue des Huichol, qui vivent dans une haute 
Sierra au Nord-Ouest de Guadalajara, au Mexique, est le 

fameux cactus peyotl, le jikuri (Loplwphora William­
sii), dont l'alcaloïde le plus actif est la mescaline. La 



Michel Perrin Logique «SGUPage >> des psychotropes : le cas des sociétés chamaniques 

personne chez qui on a décelé une vocation chamanique 
doit en consommer jusqu'à avoir des rêves ou des 
visions appropriés que seule susciterait cette plante à 
laquelle on attribue aussi la «quasi-mort>> précédant 
1 'initiation, véritable mise en scène d'une rupture d'avec 
ce monde-ci. Une fois chamane, le Huichol use ensuite 

du peyotl comme d'un produit «Sacré» (ma'ibe) qui lui 
révèle les diagnostics, l'aide à libérer les âmes prison­
nières, à soigner les lésions, etc. 

Les Huichol ont également recours à une autre 
drogue, aux effets paraît-il redoutables mais d'usage 
plus rare: le kieri (Solandra brevicalix ou Datura me ti­
laides, de la famille des solanacées). Je devais le 
signaler, même si je n'en parlerai plus, car, associée à la 
fois à la sorcellerie chamanique et à l'inspiration créa­
trice, cette plante «forme système>> avec le peyotl; kieri 
et jikuri ont, dans leurs fonctions, leurs usages et les 
mythes, des positions opposées et complémentaires. 

Les Guajiro, habitants d'une péninsule semi­
désertique de 1 'extrême-nord de 1 'Amérique du Sud, au 
Venezuela et en Colombie, ont pour drogue chamanique 

le jus de tabac mâché, consommé à haute dose (Nicotiana 
tabacum ouN. rustica; alcaloïde: la nicotine). Les réac­
tions qu'il déclenche décident <<objectivement>> de 
l'accession au chamanisme. Sur le futur chamane 
s'accumulent d'abord, selon un lent processus, des 
<<symptômes» significatifs - rêves thérapeutiques, 

phobies alimentaires, maladies à répétition .. . ,- con­
sidérés comme autant de signes d'une communication 
privilégiée avec le monde-autre, et donc d'une vocation 

chamanique (Perrin 1987). Mais cette communication 
n'est pas maîtrisée. Survient alors une syncope, la 
<<quasi-mort>>, comme le disent les Guajiro. C'est un 
<<renversement>>, à condition qu'il soit confirmé par <<la 
preuve par le tabac>>. Si l ' impétrant supporte la haute 
dose de jus de tabac que la chamane appelée d'urgence 
le force à avaler, si ce liquide le fait très vite renaître de 
sa syncope significative, il deviendra chamane; s'il 
vomit, il est déclaré incapable. Une réaction positive au 
tabac signifie l'accession à une nouvelle <<espèce>>. La 
personnes' est <<Ouverte>>, dit-on, sur !emonde-autre; ses 
«mauvaises maladies sont devenues esprits auxiliaires>>. 
Plus tard, à l'occasion de chaque cure, c'est en buvant le 
tabac, gu 'elles' «Ouvrira>> à volonté, qu 'elle communi­
quera avec ses auxiliaires. Une chamane me le disait 
ainsi, en 1979: 

87 

La chamane s'ouvre dans tout son corps 

à cause du yiii, du jus de tabac ( ... ) 

Alors, sa voix sort de son ventre, elle chante, 

ses esprits arrivent et lui parlent. .. 

Car le tabac est pülasü, ii a des pouvoirs ( ... ) 

Quand la chamane a fini le jus de tabac, 

quand elle ouvre de nouveau les yeux, 

son chant devient timide, hésitant, 

et elles' arrête. 

Et, à l'occasion de chaque cure, c'est avec son 
souffle chargé de jus tabac que le cha mane soignera les 
maux, faisant revenir les âmes ou expulsant du corps des 
éléments pathogènes. Le tabac est donc pour les Guajiro 
à la fois véhicule et signe: il permet d'atteindre le 
monde-autre et il est l'emblème du chamanisme. 

Les sociétés justifient le pouvoir de ces plantes en 
les reliant à leur conception du monde, à leur symbolique 
et leur mythologie. Elles en font ainsi des signifiants de 
la plus haute importance. 

Pour les Huichol, le peyotl est un <<dieu». Ils ont 
élaboré un système ternaire dont le peyotl, le cerf et le 
maïs occupent les trois pôles. En consommant la drogue, 
le chamane huichol doit atteindre un état tel que se 
confondent ou se superposent sans cesse les images du 
maïs, du peyotl et du cerf. Chacun peut prendre symbo­
liquement la place des autres mais aussi, dit-on, appa­
raître réellement sous la forme des autres au cours de 
l'expérience hallucinogène permettant d'atteindre un 
état de fusion que la mythologie associe à la puissance 
des origines. Un chamane me le décrivait ainsi, en 
octobre 1989: 

Quand nous sommes ivres de peyotl, 

nous voyons le petit cerf, 

un instant il est homme, un instant il est femme, 

l'instant d'après il sera peyotl. 

I..:instant suivant il sera maïs, 

homme pour un instant, femme pour un autre . .. 

Puis il est peyotl, 

ensuite il sera pluie et nuage, puis cerf ... 



Michel Perrin Logique «.mumge» des psychotropes : le cas des sociétés chamaniques 

D'ailleurs, on «chasse le peyotl>>, comme un cerf, 

dans une terre appelée Wirikita, lieu à la fois mythique 

et réel, situé à quelques cinq cents kilomètres du terri­

toire indigène. On en fait sa provision annuelle et on en 

consomme jusqu 'à éprouver la sensation d'avoir franchi 

la frontière entre ce monde-ci et le monde-autre, jusqu'à 

expérimenter la mythologie, jusqu 'à rencontrer Kauyu­

mari, le cerf qui fait fonction d'esprit auxiliaire et dont 

les chamanes se partagent ou se disputent les faveurs. 

Cette rencontre est le premier niveau à atteindre pour 

être cha mane. En ce lieu des origines, le Huichol, grâce 

au peyotl, met en actes la mythologie, il éprouve les 

analogies entre les modifications de ses affects, de ses 

perceptions sensorielles, et la conception du monde et de 

ses origines que lui impose sa société. D'ailleurs, le 

cha mane peut tenter, par des prises massives, d'atteindre 

un niveau chamanique supérieur, c'est-à-dire une meil­

leurecapacité à vivre la mythologie, à rencontrer davan­

tage d'êtres du monde-autre. 

Dans la symbolique guajiro, le tabac est associé au 

jaguar originel qui, en un combat épique, affronta Ma lei­

wa, le Héros culturel (Perrin, 1976: 108-11). Consom­

mer le tabac c'est donc s'incorporer un produit qui 

signifie la toute-puissance de la nature, représentée par 

le jaguar. Lorsque le chamane «le mange dans son 

ventre>>, il peut non seulement communiquer avec le 

monde-autre mais aussi se battre d'égal à égal avec lui. 

Tout se passe comme si la puissance <<Sacrée>> (pülasü, 

disent les Guajiro) du tabac, associée au Jaguar, devait 

neutraliser celle des êtres pathogènes du monde-autre 

(Perrin, 1991). 

À côté de ces constructions symboliques 

spécifiques s'établissent d'autres relations, secondaires 

en apparence mais d'importance pour l'ethnologue et 

pour ceux qui scrutent les rapports entre représentations 

et comportements individuels. 

Par exemple, dans nombre de sociétés, drogue et 

sexualité forment système. Il est même un groupe 

amazonien, dit Tukano, qui assimile acte sexuel et prise 

de drogue, tous les deux renvoyant aux commence­

ments: l'acte sexuel à l'incesteoriginel père-fille évoqué 

par les mythes, la drogue à l'état d'indifférenciation 

primordiale du monde, lorsque tout avait forme hu­

maine. Prendre l'ayahuasca (Banisteriopsis caapi) ou 

faire l'amour serait pour les Tukano expérimenter ces 

88 

connivences entre sexualité, monde-autre et temps des 

origines (Reichel-Dolmatoff, 1972). 

Au peyotl est attribué aussi une bisexualité signi­

ficative. Mâle, on l'associe aux rayons solaires, aux 

flammes, aux esprits du maïs, au bois du cerf; femelle, 

sa fleur est assimilée à celle du maïs, son jus à la rosée 

et au sang féminin, etc., autant de liaisons dont on peut, 

bien sûr, chercher les motivations dans la forme de la 

plante. Le peyotl cumule en tout cas les qualités des 

sexes opposés, il signifie ainsi complémentarité et 

équilibre. Bref, la pensée mythique huichol en fait un 

véritable «Sujet-matrice» dont les qualités multiples et 

contradictoires recouvrent divers codes, sexuel, cos­

mique, botanique, etc . En absorber c'est, entre autres, 

abolir la différence sexuelle, c'est se fondre dans 

l'unitaire. 

Pour le chamane guajiro, le tabac est un objet 

introduit dans le corps qui permet à la «chamanerie>> de 

croître, d'où des corrélations entre tabac et fécondation. 

On dit parfois de la première prise, au moment de 

1' initiation, qu'elle facilite une dilatation, comparable à 

celle du corps de la femme qui accouche. On compare 

aussi la <<première fois du jus de tabac» avec le premier 

acte sexuel: tous deux sont associés à la peur, au danger 

et au désir, à la mort, et tous deux sont vite contraints par 

la société. Ou bien l'action du jus de tabac est rap­

prochée implicitement d'une fécondation par la bouche, 

comparable à l'imprégnation de la femme lors de l'acte 

sexuel. D'ailleurs, mis dans une même position paradig­

matique, sperme et jus de tabac sont considérés comme 

incompatibles: il ne faut pas copuler lorsqu'officie un 

chamane. Si on le faisait, il «mourrait>>, il s'évanouirait 

et, seul, le jus de tabac à haute dose pourrait le faire 

revivre ... 

RETOUR AU COMPARATISME 

On voit, au terme de cette brève analyse, ce qui 

sépare radicalement la conception et la prise de drogue 

dans les sociétés «Chamaniques» et les nôtres. Chez 

nous, rien n'est vraiment utilisé comme outil de pensée, 

rien n'est culturellement très structuré, ou ce qui pourrait 

1 'être le reste très provisoirement. On trouve surtout des 

tentatives de classifications des effets de la drogue. Bien 

sûr, on est loin de cette époque où les premiers voya­

geurs, expérimentant des drogues des Indiens 

d'Amérique, n'avaient même pas de mots pour en dire 

J 



Michel Perrin Logique <<.mu l'age» des psychotropes : le cas des sociétés chamaniques 

les effets. Au XIXe siècle, les chimistes et les premiers 

pharmacologues tentaient de décrire «Objectivement» 
tandis qu'un Quincey ou un Beaudelaire proposaient 
une appréhension par le biais de l'art et de la littérature 

qui servent encore de référence culturelle... Au xx• 
siècle, les explorations classiques proposées par Michaux 

(1967) en France, ou par Huxley (1954) en Grande­

Bretagne, pour ne prendre que les plus proches, sont 
avant tout des modèles d'analyse «Objective>> privilé­

giant 1 'étude des effets intrinsèques des psychotropes en 
général et celle des différences entre produits. Les 

«étudeS>> de Castafieda, qui mêlent fictions ethnologiques 

et caricatures de notre mentalité occidentale en quête 
d'exotisme, ont fait long feu après avoir servi de «modèle>> 
durant les années soixante-dix. 

Chez nous, le véhicule-drogue mène à un ailleurs 
hypothétique. On parle souvent- ce sont là paroles des 
partisans- de franchir les limites, d'atteindre 1 'absolu, 
de communier avec le monde ou «avec tout et tous>> 
(Michaux, 1967 : 211), de «s'évader hors du moi >> 

(Huxley, 1954: 56), mais ces recherches restent «hors­
discours>>. Elles expriment essentiellement des rapports 
confus au désir, au besoin de transcendance, à la mort. 

Au mieux, chacun attend de la drogue qu'elle l'aide à 
expérimenter de manière émotive et dynamique ce qu'il 

a lu, vu, ou entendu. Les Occidentaux qui, prenant des 

psychotropes, se réfèreraient explicitement à notre reli­

gion, cherchant par exemple à vivre les expériences 
extraordinaires relatées par 1 'Ancien ou le Nouveau 

Testament, seraient pris pour des fous ou de mauvais 

croyants! En simplifiant et en ne retenant que le plus 
caricatural, on pourrait dire qu'aujourd'hui, en France, 

domine dans« le bon sens commun>> une représentation 
manichéenne élémentaire qui associe d'une part la drogue 

non contrôlée à la Mort - association que reprennent 
volontiers les toxicomanes -, de 1' autre la drogue 
médicalement contrôlée au Bien-Être ou à l'Efficacité 
-une relation que reconnaissent <<Stressés» ou «Cadres 
dynamiques»! Dans les sociétés de tradition orale, 
lorsque plusieurs «drogues» sont consommées, comme 
chez les Huichol, elles sont organisées en système, 
chacune prend une valeur symbolique et sociale précise. 

Nous, nous en expérimentons plusieurs pour en compa­

rer les effets «propres>>, et il est d'usage d'amplifier des 

différences par le jeu d'oppositions généralement sim­

plistes et instables ... ( 4) 

89 

SUBSTITUTS ET CATALYSEURS 

Les développements précédents pourraient laisser 
croire à unes tric te relation entre las pécifici té du produit 
et 1 'usage culturel qui en est fait. Michaux est d'ailleurs 
séduit par ce point de vue: selon lui, les «tapis volants» 

et le «paradis de Mahomet>> pourraient découler des 
effets propres au haschisch (1964 : 133). Mais tout 

prouve que l'expression culturelle est si dominante 

qu'elle occulte les réactions plus spécifiques à la nature 
chimique du produit consommé. À ce sujet, C. Lévi­

Strauss écrivait: «les hallucinogènes ne recèlent pas un 
message naturel dont la notion même apparaît contradic­
toire; ce sont des déclencheurs ct des amplificateurs 

d'un discours latent que chaque culture tient en réserve 
et dont les drogues permettent ou facilitent 1' élaboration>> 
(1973 : 263-79). D'ailleurs, je l'ai souligné (Perrin, 
1982 : 129), des psychotropes pharmacologiquement 
différents sont parfois associés à des mythologies fort 
proches et, inversement, à un même psychotrope con­

sommé par plusieurs sociétés correspondent parfois des 
représentations du monde fort différentes. Fait d'autant 
moins étonnant que dans les sociétés à chamanisme, les 
drogues semblent toutes là pour signifier avant tout la 

rupture, le décentrement, l'inversion, etc. Comme si 
l'esprit humain avait partout utilisé ces produits pour 

dénoter les mêmes opérations intellectuelles. Michaux 

lui-même parle d'ailleurs de «modèle des halluci­

nogènes» (1967 : 10). 

Mais surgit ici une autre question complétant la 

précédente: certaines drogues sont-elles plus volontiers 
réservées à la communication avec le monde-autre, en 

raison d'effets intrinsèques et d'autres plus spécifique­
ment destinées à faciliter la communication sociale, 

pour cela peu symbolisées, peu «verbaliséeS>>, quasi 

indépendantes de la conception générale du monde? 
Peut-être, mais les limites entre ces deux groupes hy­
pothétiques sont encore très tlexibles. Le cas des Indiens 
des Plaines et des Navaho adeptes de IaNativeAmerican 
Church («Église Indigène Américaine>>)- qui mêle 

traditions chamaniques et chrétiennes et s'appuie sur le 
culte dit du «peyotisme>>, emprunté entre autres aux 
traditions huichol et tarahumara -, illustre bien 

1' «élasticité» des relations entre le produit et son usage 
culturel. Lorsque, vers 1930, la consommation du 
peyotl, prônée par cette nouvelle église, fut interdite par 

la législation américaine, ils se tournèrent vers le «ha­

ricot rouge» (ou bean mescal: Sophora secundifolia), 



Michel Perrin Logique «.sauPage•> des psychotropes: le cas des sociétés chamaniques 

parfois, aussi, dit-on, vers J'alcool, auparavant consi­
déré comme incompatible ave le peyotl, ou bien même 
vers des haricots sans aucun pouvoir psychotrope ... 

Quand l'autorisation de prendre de nouveau du 
peyotl «à des fins religieuses>> leur fut rendue, en 1960, 
ces substituts furent relégués au second plan. Entre­
temps, ils remplirent des fonctions comparables (Allain, 
1973: 152, 159). Cetexempleest généralisable: lorsqu 'il 

y eut suppression autoritaire, dans une situation de type 
colonial, de 1 ' usage d' un psychotrope intellectuellement 
et socialement important, sa place fut souvent comblée 
par un substitut, ou même, provisoirement, par un place­
bo. 

I.;histoire de la Native American Church est 
d'ailleurs doublement intéressante. Elle prouve d'une 
part que la prise de peyotl n'est pas incompatible avec la 
religion chrétienne- les adeptes indiens de cette reli­
gion syncrétique ont institué un baptême au peyotl , 
plante qu'ils adorent comme un dieu et assimilent parfois 
à l'hostie. Ils cherchent, par le biais de la «drogue>>, à 
rencontrer le Christ, à communiquer avec Dieu, à voir le 
Paradis et l'Enfer, bref à vivre la Bible ... Cette histoire 
prouve aussi que la drogue peut aider à la révolte. Car 
la création de la Native American Church, en 1918, fut 
une manière indirecte de protester contre 1 'ordre imposé 
par les Blancs. En prônant l'usage religieux des psy­
chotropes, on poursuivrait, en s'unissant, une tradition 

de mouvements messianiques et de revendications nés le 
siècle précédent dans maintes sociétés nord-américaines. 

Ceci nous ramène une autre fonction de la drogue 
rapidement évoquée au début de ce texte, celle de 
catalyseur. Car, même dans les sociétés de tradition 
orale, l'usage des drogues n'est pas seulement intellec­
tuel ou «symbolique>>. Leur action sur les sens et les 
affects, leur caractère dynamisant et «désinhibant», 
peuvent être aussi privilégiés, bien plus que leurs pro­
priétés d'objets bons à penser. Ils 'agit alors de subvertir 
l'usage traditionnel, de proposer un nouveau rituel, 
impliquant l'ingestion de quantités plus importantes et 
un nombre plus grand de consommateurs dans le but 
d'introduire un désordre ou d' imposer le changement 
(Perrin, 1982: 135). La drogue, au lieu de s'inscrire 
dans un ordre intellectuel ou social, le menace. 

On est ici de plain-pied avec la culture occidentale 
qui en fait ou en a fait un usage comparable. En 
provoquant un état de perception extraordinaire les 

90 

psychotropes faciliteraient une prise de conscience; ils 
permettraient d 'échapper au carcan des idées toutes 
faites et de répandre plus aisément les idées nouvelles . 
Mais comme notre société est hétérogène et changeante, 
apparaissent, liés à des effets de mode, des phénomènes 
de <<distinction>> dans le sens donné à ce terme par 
Bourdieu (1979). Les attitudes face à la drogue ne 
peuvent alors être comprises qu'en considérant sa fonc­
tion signe, laquelle est souvent dominante (Perrin, 1982 : 
133, 136-7) et n'est certainement pac; la même aujourd'hui 
dans deux groupes censés en consommer : un certain 
milieu de l'art ou du spectacle et une frange de délin­

quants. 

CONTRÔLE DE LA CONSOMMATION 
ET RITES DE DÉCHAMANISATION 

Revenons aux sociétés de tradition orale pour 
introduire brièvement un dernier problème, celui du 
contrôle de 1 'usage des drogues. Le voyage chamanique 
est donc une rencontre avec les êtres de monde-autre 
avec lesquels il faudra ruser, dialoguer ou combattre afin 
de traiter les infortunes. La consommation de «drogues» 
sera augmentée si la rencontre ou le combat sont diffi­
ciles. Car la «drogue» est considérée comme l'arme la 
plus puissante du chamane. Il peut donc être amené à en 
consommer trop - trop de tabac ou trop de peyotl -, 
pour mener, dit-il, son combat ou sa discussion à terme, 
parfois jusqu'à en mourir. 

Mais chaque société définit une normalité cha­
manique qui, indirectement, est liée à un usage con­
forme des psychotropes. Et chaque société propose une 
représentation des dérèglements . Ainsi la catégorie 
guajiro irairaiwaa, littéralement <<être pris par 1' auxiliaire 
qui fait trembler», désigne les chamanes «anormaux». 
Victimes de crises fréquentes- avec symptomatique de 
type hystérie, selon un jugement psychiatrique-, ils 
seraient dépendants de la <<drogue» car seul le tabac à 
haute dose est capable de les soulager. Mais ils perdent 
vite leur clientèle et parfois, au terme d'un rituel doulou­
reux et dangereux, on doit extraire leur <<chamanerie>>. 
Si les ethnologues songeaient à les observer, on trou­
verait sûrement des faits comparables de «déchamanisa­
tion» dans d'autres sociétés. 

Chez les Huichol, la consommation de peyotl par 
les futurs chamanes se fait en général dans une maison 
cérémonielle et sous les regards du public et des «Spé-



Michel Perrin Logique «sauvage» des psychotropes: le cas des sociétés chamaniques 

cialistes», qui surveillent attentivement les réactions des 
impétrants. J' ai vu des jeunes gens qui avaient abusé du 
peyotl avoir les pieds et les mains liés pour les empêcher 
d'en consommer davantage. Plus les chamanes ont 
d'expérience et de savoir, dit-on aussi, moins ils ont 
besoin de peyotl pour expérimenter le monde-autre et 

pour être de puissants thérapeutes, comme si, implicite­
ment, au perfectionnement était associé une sorte de 
désintoxication ... 

POUR CONCLURE 

Je serai provocateur. Notre société, qui est com­
plexe mais professe un idéal égalitaire, combat <<la 
drogue>> et refuse de lui reconnaître un usage culturel 
positif. Faut -il en conclure que «la drogue>> ne survit 
qu'à travers son interdiction? Certains aimeraient pousser 
cette hypothèse jusqu' au bout en proposant un certain 
type de «libéralisation>>. Comme notre représentation 
du monde, sous-tendue par la science, ne peut laisser aux 
«drogues>> une place dans nos représentations compara­
ble à celle que leur donne les sociétés chamaniques, 
comme il nous est «impensable>>, pour des raisons mo­
rales ou politiques, de permettre à des groupes, aussi 
petits ou marginaux soient-ils, d'inclure les psycho­
tropes non médicalisés dans leur art de vivre, cette 
libéralisation risque de les faire disparaître. 

1. Cet exercice m'a même valu la fausse réputa­
tion de spécialiste de la drogue! Si j'avais alors, pour 
répondre à une demande, accepté de m' y livrer, c'était 
surtout en tant qu'observateur de pratiques cha maniques 

amérindiennes, vu que les psychotropes y ont une im­
portance primordiale: une perspective anthropologique 
pouvait m' aider à mieux cerner ensuite, sur Je terrain, 

des spécificités ethnographiques. 

~article initial (1982) a été deux fois repris par 
des revues «grand-publiC>>, sous de nouveaux titres et 
avec quelques modifications (Perrin 1985, 1989a). 

2. Je le désigne ainsi pour éviter l'expression 
d' «au-delà>>, qui évoque trop l'idéologie chrétienne, et 
celle de «monde surnaturel>>, puisque ce monde-autre 
sert en particulier à appréhender des phénomènes que 
nous qualifions de naturels, qu'ils soient climatiques, 

géologiques, biologiques, etc. 

3. Je reprendrai et développerai ici certaines des 
observations esquissées dans Perrin, 1989b. 

91 

4. Mais il faut être prudent. Rares sont les études 
qui ont tenté de répondre, dans le cas de notre société, à 
ce problème de représentations associées à la consom­
mation collective d'un produit psychotrope, qu'elles 
soient fugaces, récurrentes, ou stables. Même au sujet 
du vin ou de l' alcool en France, il n'existe pas de travaux 
vraiment convaincants. Les tentatives structuralistes de 
Barthes (1957) et les fresques «historiqueS>> mêlant 
l'énumération de rituels ou d'expressions idiomatiques 
liés à la consommation du vin restent très partielles. 

En tout cas, la recherche systématique d'un 
système de représentation, aussi embryonnaire soit-il, 
aiderait certainement les spécialistes qui se chargent des 
toxicomanes à dialoguer avec ceux qu'ils assistent, dont 
on peut supposer qu'ils appartiennent tous ou ont tous 
appartenu à un groupe «marqué>> par la drogue. 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

ALLAIN, PATRICK, 1973, Hallucinogènes et 
société, Paris, Payot. 

BARTHES, ROLAND, 1957, Mythologies, Paris, 

Le Seuil. 

BENZI, MARINO, 1972, Les Derniers adorateurs 
du peyotl , Paris, Gallimard. 

BOURDIEU, PIERRE, 1979, La distinction, Paris, 

Les Éditions de Minuit. 

FURST, PETER, 1972, «Trouver notre vie : le 
peyotl chez les Indiens huicholes du Mexique>>, 
in La Chair des Dieux. Les usages rituels des 
psychédéliques, P.T. Furst (éd.), Le Seuil, 
1974 (original: The Flesh of the Gods, 1972). 

HUXLEY, ALDOUS, 1954, Les portes de la 
perception, rééd. 10/18, 1984 (éd. anglaise). 

MICHAUX, HENRI, 1967, Connaissance par les 
gouffres, Paris, Gallimard; rééd. NRF-Poésie, 

1988. 

NAHAS, GABRIEL, éd., J 982, Drogue et 
Civilisation. Refus social ou acceptation, 
«Entretiens de Rueil 1981», Paris, Pergamon 

Press. 

PERRIN, MICHEL, 1991, Les Praticiens du rêve , 
Paris, P.U.F. 



Michel Perrin Logique «Sauvage•> des psychotropes : le cas des sociétés chamaniques 

PERRIN, MICHEL, 1989a, «La Drogue :véhicule, 
signe et catalyseur>>, in Autrement, 106 : 
«I..:Esprit des Drogues>> : 42-49. 

PERRIN, MICHEL, 1989b, «Positions symboliques 
et usages des drogues dans les sociétés de 
tradition orale», Le Trimestre psychanalytique, 
4: 115-123. 

PERRIN, MICHEL, 1987, «Shamanistics Symptoms 
or Symbols? A Case of Indetermination (The 
body of the Guajiro shaman)>>. Anthropos, 82: 
567-80. 

PERRIN, MICHEL, 1985, «Drogue d'indiens, 
drogue de blancS>>, Le Temps Stratégique, 
Genève, 12 : 83-90. 

PERRIN, MICHEL, 1982, «Point de vue 
anthropologique sur les drogues 

toxicomanogènes>>, in Nahas, 1982 : 127-38. 

PERRIN, MICHEL, 1976, Le Chemin des Indiens 
morts. Mythes et symboles guajiro, Paris, 
Payot (rééd. 1983). 

REICHEL-DOLMATOFF, Gerardo, 1972, «Le 
contexte culturel du Yagué>>, in Furst (éd.). 

SOMMAIRE 

L.:auteur tente de montrer, à partir de cas exemplaires amérindiens : 1) Comment, dans des sociétés à chamanisme, les psychotropes 
s'intègrent logiquement dans des pensées traditionnelles, religieuses ou symboliques, dont il n'existe pas l'équivalent dans nos 
sociétés. Les .1rogues aident à <<expérimenter le mythe». 2) Comment, dans les sociétés où les psychotropes sont des opérateurs 

essentiels, leur nature même reste secondaire : on peut avoir recours à des substituts. Mais la modification des usages de la drogue 
peut devenir catalyseur de mouvements sociaux ou <<anti-sociaux». L.:exemple des messianismes. 3) Comment est contrôlée la 
consommation des drogues cha maniques; les rites de <<déchamanisation>>. Les exemples seront empruntés pour l'essentiel aux sociétés 
guajiro (Vénézuela-Colombie), huichol (Mexique) et yagua (Pérou), notre société servira également de référence. 

ABSTRACT 

Using Amerindian examples, the author attempts to demonstrate: 1) How in chamanistic societies, psychoactive drugs are a logical 
part of traditional thinking whether they be religious or symbolic, and which have no equivalent in our society. Drugs help to 
"experience the myth". 2) How, in societies where psychoactive drugs are primordial "operators", their nature itself is secondary: 
one can use substitutes. However modification of drug use can set in motion social or "anti-social" movements, messianisms for 

instance. 3) How "chamanistic" drugs are controlled and what "de-chamanization" rites are. Examples are laken mainly from the 

guajiro (Venezuela-Colombia), huichol (Mexico) and yagua (Perou) societies. Ours is also used as reference. 

SUMARIO 

Presentando camo ejemplos casas de los indios de América, el au tor !rata de mostrar: 1) Camo en las sociedades shamanicas, las drogas 
psicoactivas se integran 16gicamente en el pensamiento tradicional, religioso y simb6Iico, de lo cual no tenemos un equivalente en 
nuestra sociedad. Las drogas ayudan a "experimentar el mita". 2) Coma, en las sociedades don de las substancias psicoactivas son 

los operadores escenciales, su naturaleza misma queda en segundo piano: se pueden utilizar substitutos. Sin embargo, las 
modificaciones en la utilizaci6n de la droga pueden poner en marcha movimientos sociales o "anti-sociales", el mesianismo, por 
ejemplo. 3) C-0mo es controlado el consuma de las drogas shamanicas; el rito de "deshamanizacion". Los ejemplos son tornades de 
las sociedades guajiro (Venezuela-Colombia), huichol (Méjico) y yagua (Perû). También nuestra sociedad servira de referencia. 

92 


