
* 

MICROCOSMES 

Le passage de Nierika 
Quelques réflexions sur le rite du 

peyotl chez les Huicholes. 

«ll y a une autre plante, un nopal (1) de la 
terre qui s'appelle peyotl... Ceux qui le 
mangent ou le boivent ont d'épouvantables 
visions, ou rient ... C'est un mets pour les 
Chichimecas, qui les maintient vigoureux et 
leur donne de la force pour lutter et ne pas 
avoir peur, ni soif, ni faim, et ils disent qu'il 
les préserve de tout danger ... » (Heyden, 
1983). C'est par ces mots du missionnaire 
Sahagun qu'au XVI< siècle déjà l'existence 
du peyotl est venue à la connaissance de 
1 'homme européen. Mais ce n'est qu'à la fin 
du siècle dernier que les premières études 
systématiques de cette plante sont effec­
tuées dans le domaine des sciences 
naturelles (Bruhn, 1985) et dans celui des 
sciences humaines (Lumholtz, 1898; 
Rouhier, 1927; Klineberg, 1934). L'intérêt 
ethnographique porté à ce cactus connaît 
une rapide extension dans les années 
soixante, grâce aux recherches de Benzi 
(1972), Furst (1972), Myerhoff (1974) et 
Benitez (1972), et d'une manière plus 

Anthropologue suisse. 

Ilario Rossi * 

générale à la suite des travaux de l'énigma­
tique mais stimulant Castaneda (2). Plante 
sacrée parmi les plus connues et perçue 
comme une des plus puissantes, le peyotl 
n'a cessé de susciter la curiosité et d'attirer 
l'attention. L'étude de la nature, de l'effet 
et de l'utilisation finalisée de cette sub­
stance psychotrope a contribué à la re­
nommée de ce que La Barre (1972) appelait 
<<le complexe psychédélique amérindien». 

Pour l'ethnie mexicaine des Huicholes, qui vit 
dans la sierra Madre occidentale, dans les États de 
Jalisco et de Nayarit, le peyotl, appelé Jickôri, re­
présente l'essence même de la spiritualité. Lié indisso­
ciablement à l'individu, il forme, avec le cerf -image 
de la chasse- et le maïs- image de l'activité agricole-, 
une trilogie symbolique dont dépend le bien-être phy­
sique et spirituel du groupe, ce qui au fond, pour les 
Huicholes, revient au même, puisque ce qui nourrit le 
corps nourrit l'âme et inversement. 

Le lien entre ces trois éléments, et leur significa­
tion symbolique, se manifeste chaque année lors des 
trois cycles rituels du calendrier huichol: les fêtes du 

PSYCHOTROPES 97 Vol. V, N" 3, automne 1989 



Ilario Rossi Le passage de Nierika. Réflexions sur le rite du peyotl chez les Huicholes 

maïs et de la semaine sainte et le rite du peyotl. Ces trois 
cycles sont interdépendants et renvoient au même 
système cosmogonique ou mythologique. Le rite du 
peyotl, acte sacré par excellence, a pour fonction de 
mettre en évidence la relation qui existe entre l'homme 
et ses propres divinités, en donnant ampleur à la convic­
tion que «ce n'est pas la réalité ordinaire qui compte, 
mais celle qui perçoit l'oeil intérieur» (3). 

Malgré les innombrables récits qui décrivent et 
interprètent ce rite, il existe un décalage entre l'offre 
ethnographique et la réflexion théorique. La constata­
tion selon laquelle le foyer virtuel de cette activité 
rituelle est une modification radicale de tout l'apparat 
perceptif et cognitif habituel- unAltered State ofCon­
sciousness -rend la recherche et son statut épistémolo­
giquement douteux, ambigus et la plupart du temps 
fugaces par rapport à l'observation empirique du 
problème. 

Comment donc approcher la pratique de l'absorp­
tion du peyotl, considérée par ses adeptes en fonction 
des vérités qu'elle met en jeu ou qu'elle permet 
d'engendrer? 

Ce qui motive cette opération est, avant tout pour 
l'ethnie en question, la recherche de sa vérité, tradition-

nellement accréditée par une logique spécifique, qui 
fait du rite une «conduite d'intention» (Alleau, 1982), 
c'est-à-dire une démarche volontairement suivie, où le 
sens et la valeur de l'existence trouvent leurs fonde­
ments. Éclaircir ce modèle de comportement ne signi­
fie donc par réinterpréter des actions selon notre grille 
conceptuelle, mais au contraire remonter aux codes qui 
la soutiennent, la régissent et la produisent. Ces codes 
en effet ne relèvent ni de nos conceptions psycholo­
giques et physiques de l'expérience, ni de nos critères 
logiques de la connaissance. 

Le rite du peyotl est donc un analyseur par excel­
lence, un révélateur de dynamiques culturelles et indi­
viduelles, fonctionnant soit en tant qu'apparat normatif 
de comportement, produit et géré par le corps commu­
nautaire, soit en tant que vécu spécifique du corps or­
ganique (4). Par conséquent, la portée de cette expé­
rience et la connaissance qui en découle nécessitent une 
approche non seulement basée sur des considérations 
formelles, mais bien plus sur une vision tenant compte 
de la force exprimée par ce rite et des enjeux culturels 

qui s'y rattachent. 

LE RITE 
Le rite du peyotl se 

présente sous la forme d'un 
pèlerinage. Chacune des cinq 
communautés qui occupent le 
territoire huichol est re­
présentée par un groupe de 
pèlerins appelés peyoteros, 
comptant une dizaine de per­
sonnes environ. Ceux-ci 
doivent parcourir environ 450 
km pour rejoindre Wirikùta, 
terre des héros ancestraux et 
siège du Panthéon Huichol: cet 
endroit est situé près de Real 
de Catorce dans l'État de San 
Louis Potosi. C'est là que se 
trouve le peyotl, «cadeau» des 
divinités aux hommes. 

• Terres de Huicoles 1. Terres de Huicoles n y a donc transition 
entre un espace interne, connu 
et sür, et un espace externe, 
méconnu et potentiellement 

0 Wirikuta -Real de Catorce 

e Ville de Mexico 

2. Wirikuta -Real de Catorce 

3. Ville de Mexico 

98 



Ilario Rossi Le passage de Nierika. Réflexions sur le rite du peyotl chez les Huicholes 

dangereux. Ce passage s'effectue sur l'exemple des 
héros ancestraux de l'ethnie, mettant en reliefle rapport 
entre l'archétype et l'expérience: chaque représentant 
incarnera un des personnages mythiques, un des 
modèles originels qui ont accompli des exploits dans ce 
même endroit. À ceux-ci correspondent un temps et un 
espace particuliers, et une vision déterminée par les 
mythes, à laquelle il est possible d'accéder par l'imita­
tion initiatique de l'action originelle, dont l'absorption 
du peyotl fait partie. 

À la lumière de ces quelques données, l'usage de 
la substance psycho-active considérée s'inscrit théori­
quement dans la problématique qui relie les rites aux 
mythes; plus particulièrement, le passage d'une géogra­
phie interne à une géographie externe oriente l'étude 
vers le domaine particulier des catégories des rites de 
passage. Selon le schéma classique de ces rites, on peut 
partager le pèlerinage en trois parties. Dans la pre­
mière, celle de la séparation, le corps communautaire, à 
travers des actes spécifiques, déterminés et finalisés, 
recrée l'unité indissoluble du groupe: toutes les ten­
sions qui peuvent subsister entre ses membres sont 
socialement oblitérées pour permettre l'instauration 
d'une cohésion totale. Les risques, les privations et la 
fatigue du voyage vécus par les pèlerins seront 
solidairement assumés par la communauté, grâce à 
l'observance d'un mode stricte de comportement ten­
dant à préserver de toute influence magique et négative 
le voyage des peyoteros. 

Dans la deuxième partie, la mise en marge, tout le 
voyage va être régi par une série d'interdits et d'obliga­
tions qui déterminent une attitude diamétralement op­
posée au rythme quotidien et ordinaire: les pèlerins ne 
devront se nourrir que de tortillas, galettes de maïs, 
devront s'abstenir de tout rapport sexuel et ne pourront 
se laver avant un rite de purification (5). L'instauration 
de ces interdits, la suggestion du symbolisme de 
plusieurs rites intermédiaires et les manipulations du 
chaman, ou mara 'kame, le guide spirituel du pèleri­
nage, conduisent à la déstructuration des perceptions et 
des relations spatio-temporelles habituelles. Cette 
déstructuration prédispose à une expérience autre, non 
comparable à l'expérience ordinaire, et qui, ramenée à 
un horizon mythique, les prépare à des processus 
énergétiques plus profonds; elle garantit également leur 
capacité de maîtrise du paroxysme rituel. L'apogée 
sera atteint à Wirikùta, où la chasse rituelle au peyotl est 

99 

le point culminant du pèlerinage. Lié au maïs, végétal, 
et au cerf, animal, le peyotl en représente la synthèse. 
Sa chasse, pour 1 'homme huichol, est synonyme de 
nourriture, mais cette fois spirituelle. Son absorption 
continuelle, après un mois de diète et d'abstinence, 
provoquera une véritable extase (6). 

La troisième phase, celle de l'aggrégation, con­
siste en une graduelle réinsertion des pèlerins dans la 
dimension ordinaire. Une série de rites qui constituent 
le pendant de la première phase rituelle permettent de 
faire partager à la communauté tout entière le profit de 
1 'expérience et de la connaissance acquise par les peyo­
teros. La fête du maïs met un terme, sous le signe de 
l'absorption du peyotl, de la boisson, de la danse et de la 
musique, au processus de réintégration. Des rites propi­
tiatoires consacrés à l'activité agricole suivent la purifi­
cation apportée par la «plante des dieux». 

CORPS COMMUNAUTAIRE ET 
CORPS ORGANIQUE 

Le déroulement des événements accomplit le 
passage entre deux réalités diamétralement opposées. 
Le parcours d'un espace interne à un espace externe 
relève en même temps d'un changement de statut de 
l'individu, à savoir la transition d'un état humain à une 
condition mythique. La tradition huichole, l'apparat 
normatif de son corps communautaire, se base sur l'in­
dissociabilité du monde humain et du monde «non­
humain>>; au premier se rattachent les caractéristiques 
de l'existence quotidienne: la dimension historique, 
ordinaire et profane. Au deuxième appartiennent les 
croyances, transmises oralement de génération en 
génération, qui se rapportent aux forces qui régissent la 
vie sur terre: la dimension mythique, non-ordinaire et 
sacrée. Le rite du peyotl est donc une activité fonda­
mentalement finalisée permettant la communication de 
1 'homme avec la sphère mythique et le passage de 1 'une 
à 1 'autre. La tentative de revivre, par le rite, l'archétype 
du pèlerinage originel à la recherche du sens et de la 
valeur primordiale de l'existence, cache en réalité une 
profonde soumission de l'humain au non-humain, 
dévoilant la condition de l'individu: celle d'une entité 
hétéronome et non anthropocentrique. 

La ligne de démarcation entre ces deux dimen­
sions, qui à la fois les sépare et les réunit, n'est autre que 

l'ivresse mescalinique; cette apogée de l'activité ri-



Ilario Rossi Le passage de Nierika. Réflexions sur le rite du peyotl chez les Huicholes 

tuelle, cette ligne, appelée Nierika par les Huicholes -
mot qui signifie indifféremment barrière ou porte - est 
censée provoquer la fusion entre le corps commu­
nautaire, qui en détient la connaissance, et le corps or­
ganique, qui l'expérimente. Cette expérience, sous 
l'action de l'hallucinogène, entraîne des changements 
métaboliques et psychologiques tels qu'une acuité 
amplifiée de la perception sensorielle, une extrême 
perméabilité aux stimulations externes et une forte 
augmentation de l'empathie; se manifestent également 
de forts troubles thymiques liés à l'émotivité, ce qui 
implique pour l'Occidental une plus grande manifesta­
tion de ce qui représente 1 'inconscient. De même, cette 
modification somatisée est caractérisée par une modifi­
cation de l'évaluation de la distance et de la durée, allant 
jusqu'à rejoindre le point où les notions d'espace et de 
temps perdent leur signification habituelle; celles-ci, 
désormais, ne sont conciliables à 1 'ordre des choses que 
dans la mesure où elles sont subordonnées au vécu de 
l'utilisateur. Une certaine conscience du non-ordinaire 
accompagne l'expérience, conçue comme une paren­
thèse en dehors de 1 'ordinaire, vers lequel on retournera 
une fois le processus métabolique achevé. 

Ainsi 1 'ivresse mescalinique provoque une 
déstructuration radicale de 1 'équilibre habituel du corps 
organique. Mais il existe un écart, une différence, entre 
1 'appropriation individuelle de la déstructuration par le 
sujet occidental, et le même phénomène vécu par le 
sujet ethnographique: alors que les contenus de 
l'expérience sont culturellement déterminés pour le 
premier, qui ne peut reconstituer le sens qu'à partir de 
son vécu personnel, ils sont culturellement prédéter­
minés pour le deuxième, qui possède les moyens 
d'intégrer la pratique dans des structures préalables. De 
même, la nouvelle restructuration du corps organique, 
après épuisement des effets psycho-actifs, maintient 
l'écart précédemment exposé: elle se fait à postériori 
dans notre contexte, après avoir sondé les méandres 
mescaliniques, et à priori dans le contexte huichol. En 
effet ceux-ci intègrent et intériorisent le sens qui, selon 
leur point de vue, est imputable à une telle pratique. 
Cette réintégration lie indissociablement l'ordinaire et 
le non-ordinaire à la vision du monde et aux complexes 
des attitudes et des valeurs qui se définissent autour de 
la vie quotidienne (Warren, 1982). 

Le mythe et ses archétypes agissent sur le corps 
communautaire par le biais du corps organique. Le 

100 

caractère opératoire du rite dévoile ainsi la valeur de 
l'expérience et le sens de la connaissance liés au peyotl; 
celui-ci est l'instrument d'une transformation et d'une 
transmutation, qui réalisent la synthèse entre une réalité 
interne, celle du corps organique, et une réalité externe, 
celle du corps communautaire et sa symbolique spéci­
fique. 

LA VALEUR: L'EXPÉRIENCE 
Pour une meilleure compréhension de la valeur de 

ce rite, il est essentiel de tenir compte de la portée de 
l'expérience mescalinique elle-même. La lecture de 
cette attitude particulière, prédéterminée dans le con­
texte ethnographique traité, nécessite une prise en con­
sidération de ce qu'implique la recherche de la libéra­
tion de la dimension ordinaire et historique. La 
redécouverte, par le rite, de l'origine du sens et de la 
normalité, fait du corps, grâce au peyotl, le réservoir 
d'un nouveau code d'interprétation, qui est en même 
temps porteur d'une signification nouvelle. 

L'ivresse mescalinique donne au corps la possi­
bilité d'exprimer immédiatement des états qui ne sont 
pas formulables autrement. De cette façon, c'est le 
corps même qui devient l'opérateur chargé d'organiser 
un nouveau langage expressif qui relie la dimension 
mythique à la dimension humaine, et permet les 
échanges et les correspondances symboliques. Le vécu 
mescalinique et la transmutation corporelle qui en 
découle constituent la véritable valeur de l'expérience, 
en catalysant des processus psychophysiologiques sans 
lesquels l'intelligibilité entre ce qui est humain et ce 
qui ne l'est pas ne serait pas possible. Pendant la durée 
des effets du peyotl, tout est perçu et ressenti comme 
éminemment réel, car plus profondément éprouvé 
qu'en d'autres états. Le corps vit dans sa totalité cette 
recherche d'identité et nous dévoile la véritable éthique 
sur laquelle s'appuie le rite: ouvrir le corps au symbole. 
C'est ainsi que, grâce au corps, la culture huichole 
permet d'identifier la vie intérieure de l'individu avec 
les mythes et les rites, en développant une existence 
dans laquelle «l'homme investit, d'une façon harmo­
nieuse, le maximum d'énergie dont il dispose: ici le 
corps s'exprime dans les symboles, les pratiques et les 
codes» (Gil, 1983). L'homme huichol «pense» 
avec tout le corps. L'ouverture du corps au symbole se 
présente comme un «instituant» libre, c'est-à-dire une 



Ilario Rossi Le passage de Nierika. Réflexions sur le rite du peyotl chez les Huicholes 

expression qui appartient aux normes prescrites par la 
culture huichole mais dont seule l'expérience poten­
tielle de l'individu peut éclaircir les contenus. n devient 
ainsi impossible de figer l'explication dans un «insti­
tué» (7) du corps communautaire: le contenu est trans­
cendé, selon les Huicholes, par le divin, dont le cactus 
est un symbole, et non par l'humain. 

Le rite du peyotl, cette régénération de la vie 
corporelle, ne représente pas conceptuellement et sta­
tiquement le monde mythique, mais vise explicitement 
à sa réactualisation dynamique. Inversement, la fonc­
tion du mythe se dévoile: révéler les modèles d'attitude, 
fournir une signification au monde et à l'existence en 
mettant en relief la valeur de 1 'expérience corporelle. 

LE SENS: LA CONNAISSANCE 

La régénération corporelle s'intègre dans une 
interprétation complexe du réel. Les grandes lignes de 
cette tradition reposent sur la croyance que tous les 
phénomènes du monde naturel sont l'expression de 
pouvoirs immanents de création; ces mêmes 
phénomènes sont soumis à des lois de métamorphose. 
L'incessante transformation qui en découle, confère à 
toutes les formes vivantes la même dimension qualita­
tive. Cette équivalence signifie, pour les Huicholes, 
que toutes les formes de vie ont la même valeur, cha­
cune étant, selon sa représentation, pure émanation du 
pouvoir surnaturel, ou divin. Face à la conception 
entropique du mouvement cosmique se dessine, paral­
lèlement, l'instabilité des événements naturels. La 
tâche de l'homme huichol est par conséquent des plus 
subtiles: il est censé maintenir l'harmonie entre le cos­
mos et le monde naturel, entre le microcosme qu'il est et 
le macrocosme. Dans cette perspective, où toutes les 
manifestations du réel sont réciproquement sujettes au 
changement, l'efficacité de l'action humaine dépend de 
la capacité de s'insérer dans ce processus grâce, notam­
ment, à la dimension extatique que le peyotl permet 
d'atteindre. 

L'introduction aux mécanismes qui régissent la 
vie de l'homme se fait donc par le franchissement de 
Nierika, la ligne qui sépare l'ordinaire du non-ordi­
naire. C'est autour de cette image particulière que se 
cristallise, parallèlement à la quête de l'identité 
mythique des peyoteros, l'identité ethnique du corps 
communautaire huichol. Le passage de cette barrière 

101 

idéale trouve son correspondant, pour le corps or­
ganique, dans l'expérience mescalinique, caractérisée, 
entre autres, par une déformation de la distance et de la 
durée. Les conceptions particulières qui en découlent 
sont les fondements de la «weltanschauung» qui 
«signe» la culture huichole. Le renouvellement annuel 
du mythe garantit aussi, dans son contenu, un ordre 
primordial et transhistorique. L'expérience de cet ordre 
est déterminée par la cosmologie d'abord, «qui intègre 
l'âme et ses états dans la hiérarchie des niveaux de 
1 'existence, et ensuite par l'éthique, orientée vers un but 
spirituel» (Burckhardt, 1986); et même si celle-ci ne 
semble s'occuper que des problèmes relatifs à l'action 
et à la volonté, elle n'en reste pas moins structurée selon 
un plan dont les lignes de force associent l'homme au 
mythe et aux lois universelles. À travers cette soumis­
sion s'exécutent la totale réunification de l' Anthropos 
et du Cosmos et la commémoration rituelle et sym­
bolique de la fusion avec la condition mythique: légiti­
mation de toute entreprise de 1 'expérience corporelle et 
sociale et de l'organisation de l'espace et du temps. 

À ce moment du parcours, qui ne se veut que 
sondage «épidermique» des méandres complexes et 
multiformes d'une «pensée>>, se dessine une hypothèse 
quant à la signification de ce temps et de cet espace 
sacrés. Le passage de la barrière Nierika dépend d'une 
approche et d'une conception du temps particulières. 
Le temps sacré, qui tient lieu de détermination en vertu 
de la portée mythique qu'on lui attribue, repose sur la 
subjectivité, expression intime de 1 'individu. Mais 
paradoxalement, celle-ci se révèle hétéronome, puisque 
soumise au bouleversement somatique et psychique lié 
à l'ivresse: l'expression de l'individu dépend donc de 
l'état particulier de son vécu mescalinique, dans lequel 
le temps n'est plus ressenti comme «forme>> linéaire et 
objectivable, mais au contraire est subordonné à l'or­
ganisme et à l'émotivité de celui qui le perçoit. Cette 
«humanisation>> de la durée pourrait être ce que Corbin 
avait jadis nommé le «temps des signes>>, c'est-à-dire 
«une temporalité qui n'est que signature d'individua­
tion, où chaque individu marque son temps plutôt qu'il 
n'est marqué par lui au fer rouge du devenir causal>> (8). 

D'autre part l'espace, lors du pèlerinage et surtout 
lors de l'entrée graduelle dans la dimension non-ordi­
naire, se définit comme un ensemble paradigmatique 
d'individuation, à caractère qualitatif et homogène, 
d'orientation concrète, qui transforme tout endroit en 



Ilario Rossi Le passage de Nierika. Réflexions sur le rite du peyotl chez les Huicholes 

lieu de signification symbolique. Ces lieux ne sont pas 
déterminés par leur localisation, mais par leur nature, la 
sacralité: car devant celle-ci toute différenciation 
géographiques' efface, on a «paradoxalement un même 
lieu en des espaces géographiques différents» (Durand, 
1982). Ces espaces d'action sont centrés sur l'intérêt et 
la nécessité de la pratique, des lieux constitués de spéci­
ficité, des espaces «aréolaires>>. 

Espace et temps ne constituent donc pas des 
formes à priori qui se définissent au-delà de l'homme, 
mais ils se manifestent, dans la culture huichole, 
comme des dimensions qui existent à travers le vécu du 
corps et qui créent une relation indissociable entre 
l'homme, le monde naturel et leur racine mythique. Le 
temps, présent pour l'homme et l'espace, présence de 
l'homme, fusionnent en lui. 

Sous l'action de la «plante des dieux>>, l'union 
entre les signifiants de la vie et les signifiés du mythe 
s'exécute aux niveaux corporel, sensoriel et émotif, et 
détruit l'opposition entre physique et conceptuel, corps 
et psyché, en dévoilant la contemporanéité des événe­
ments métaboliques et psychologiques. On ouvre ainsi 
les portes au fondement de la connaissance, «Carac­
térisée par son organisation thématique inconsciente et 
par la charge affective et émotionnelle qu'elle est ca­
pable de projeter sur tous les objets de l'expérience 
existentielle>> (Alleau, 1982). La dimension mythique 
introduit au jeu des homologues, des similitudes, des 
correspondances. 

Rituel heuristique, expérience noétique, connais­
sance gnostique, la cérémonie du peyotl nous invite à 
raisonner non plus avec une logique d'identité, mais au 
contraire avec une logique d'analogie ... 

NOTES 

(1) «Nopal>> dérive du mot aztèque nopalli. C'est 
un végétal de la famille des cactées, à rameaux 
aplatis et généralement comestible. 

(2) Citoyen des États-Unis, anthropologue, Casta­
neda a été connu par les spécialistes et par le 
grand public grâce à la publication de sa thèse 
de doctorat: «L'herbe du diable et la petite 
fumée>>, oeuvre qui touche les méandres du 
monde rituel des psychotropes dans certaines 
ethnies amérindiennes. Une des particularités 

102 

du travail de Castaneda est d'avoir présenté ces 
pratiques en partant d'un point de vue inductif­
et non sur des bases méthodologiques scienti­
fiques - et redonné ainsi force et cohérence aux 
fondements religieux qui les caractérisent. 

(3) Cette phrase, véritable maxime huichole, 
constitue un de leurs credos essentiels. 

( 4) Par corps organique, selon une conception 
propre aux sociétés traditionnelles, j'entends 
aussi bien la partie physiologique que la part 

psychique du corps. 

(5) L'usage du peyotl implique de rigoureux 
interdits avant son absorption. Voir, pour des 
parallélismes avec d'autres plantes, l'article de 
Luna, L.E., «Le concept des plantes qui 
enseignent chez quatre chamanes métis 
d'IquitOS», Psychotropes, 1986, vol. III, n°2: 

57-68. 

(6) L'absorption du peyotl, qui se fait par succion et 
mastication, peut atteindre trente «boutons de 
mezcal», quantité fort impressionnante pour un 
Occidental, et pourtant toute relative: si, après 
deux bières, les Huicholes atteignent générale­
ment un état d'euphorie prononcé, ils maîtrisent 
parfaitement de grosses quantités de peyotl. 

(7) Les concepts «instituant» et «institué» sont 
développés par Roger Bastide dans Le sacré 
sauvage, Paris, Payot, 1975. 

(8) Corbin est cité par Durand, G. dans «Le génie 
du lieu et les heures propiceS>> in Eranos 
Jahrbuch,1982,p.257. 

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 

ALLEAU, R., 1982, La science des symboles, 
Paris, Payot. 

BASTIDE, R., 1975, Le sacré sauvage, Paris, 

Payot. 

BENITEZ, F., 1972, Peyoteros: viaggio ne/la terra 
magica della droga, Milano, Feltrinelli. 

BENZI, M., 1972, Les derniers adorateurs du 

peyotl, Paris, Gallimard. 

BRUHN, J.G., 1985, Trois hommes et une drogue: 
la recherche sur le peyotl dans les années 1890, 
Psychotropes, vol. Il, no 3: 9-13. 



Ilario Rossi Le passage de Nierika. Réflexions sur le rite du peyotl chez les Huicholes 

BURCKHARDT, T., 1986, Science moderne et 
sagesse traditionnelle, Milan, Arché. 

DURAND, G., 1982, Le génie du lieu et les heures 
propices, Er anos J ahrbuch. 

FURST, P., 1972, Trouver notre vie: le peyotl chez 
les Huicholes du Mexique, in Furst (Éd.), La 
chair des dieux, Paris, Seuil: 122-180. 

GIL, J., 1983, ll corpo, Enciclopedia Einaudi, 

Turin. 

HEYD EN, D., 1983, Mitologia y simbolismo de la 
flora en el Mexico prehispanico, Mexico, 
UNAM. 

KLINEBERG, 0., 1934, Note on the Huicholes, 
AmericanAnthropologist, XXXVI: 44-460. 

LA BARRE, W., 1972, Les plantes psychédéliques 
et les origines chamaniques de la religion, in 
Furst (Éd.), La chair des dieux, Paris, Seuil. 

LUMHOLTZ, C., 1898, The Huichole indians of 
Mexico, Bulletin of the American Museum of 

Natural History, vol. X. 

MYERHOFF, B., 1974, Peyotl Hunt: the sacred 
journey of the Huichole Indians, Ithaca, C.U.P. 

ROUHIER, A., 1927, Le peyotl, Paris, Douin. 

VANGENNEP, A., 1981, Lesritesdepassage, 

Paris, Picard. 

WARREN, P., 1982, Lepiantediaboliche, Milano, 

Savelli. 

SOMMAIRE 

Pour l'ethnie mexicaine des Huicholes, Nierika est le nom de la ligne qui partage deux réalités opposées mais indissociables: l'ordi­
naire historique et le non-ordinaire mythique. Le rite qui permet le franchissement de cette «barrière>>, grâce à 1' absorption du peyotl, 
conduit à cristalliser, autour d'une image particulière, 1' identité de 1' individu et celle de la communauté, en dévoilant un sens et une 

valeur très éloignés de nos conceptions de 1' expérience et de la connaissance. 

ABSTRACT 

To the Huichole people of Mexico, Nierika is the name of the line which separa tes two realities thal areopposed yet indissociable: the 

historical ordinary and the mythical non-ordinary. The rite to cross this "barrier", which involves taking peyotl, helps concret ize the 
identity of individuals and the community around a single image: conceptions and values that are remote from our conceptions of 

experience and knowledge are revealed. 

SUMARIO 

Para la etnia mejicana de los Huicholes, Nierika es el nombre de la linea que divide dos realidades opuestas pero indisociables: el 
ordinario historico y el no-ordinario mitico. El rito que permite el pasaje de esta "barrera", gracias a la absorci6n del peyote, conduce 
a cristalizar, alrededor de una imâgen particular, la identidad del individuo y la de la comunidad, descubriendo un sentido y un valor 

muy alejados de nuestras concepciones de la experiencia y del conocimiento. 

103 


